# ستایش

## لطف خدا ا

حالاوت سنج معنی در بیان ها نژند آن دل ، که او خواهد نژندش به هرکس آنچه می بایست داده ست که نی یک موی باشد بیش و نی کم همه اِدبارها ، اقبال گردد نه از تدبیر کار آید نه از رای بماند تا اید در تیره رایی که گوید نیستم از هیچ آگاه

به نام چاشنی بخش زبان ها
بلند آن سر، که او خواهد بلندش
در نابستهٔ احسان گشاده ست
به ترتیبی نهاده وضع عالم
اگر لطهش قررین حال گردد
وگر توفیق او یک سو نهد پای
خرد را گر نبخشد روشنایی
کمال عقل آن باشد در ایسن راه

فرهاد و شیرین، وحشی بافقی

# آگاهی های فرامتنی

مثنوی «چاشنی بخش زبانها» تحمیدیه ای است از کمال الدین وحشی بافقی کرمانی (یا یزدی). (وفات ۹۹۱ هـ ق) «وحشی در غزل سرایی طبعی بسیار لطیف و کلامی نرم و دل انگیز دارد... اهمیت وحشی بیشتر در سرودن ترکیب بندهای مشهور اوست... اختصاص مهم شعر وحشی در آن است که به نحوی لایح احساسات و عواطف رقیق و تند شاعر را بیان می کند و از این حیث، وحشی در میان شاعران ایران امتیار خاصی دارد... » (صفا۱۳۷۴، ۶۲۱) «گذشته از دیوان که تقریباً شامل ۵۳۰۰ بیت است سه مثنوی از او مانده است: نخست خلد برین بر وزن مخزن الاسرار نظامی در ۵۹۲ بیت، دوم ناظر و منظور بر وزن خسرو و شیرین نظامی در ۱۵۶۹ بیت که در ۱۹۶۱ به پایان رسیده است، سوم فرهاد و شیرین یا شیرین و فرهاد در ۱۰۷۰ بیت که ظاهراً در ۱۹۶۲ ناتمام مانده و وصال شیرازی شاعر معروف قرن سیزدهم در ۱۲۶۵ قمری آن را به پایان رسانیده است.آنچه از اشعار وی تاکنون انتشار یافته ۸۵۳۱ بیت می شود.» (نفیسی ۱۲۶۵، ۳۱)

در وجه تسمیهٔ تخلص وی که «وحشی» است، ملا عبدالنبی فخرالزمانی قزوینی در تذکرهٔ میخانه که در ۱۰۲۸ تمام کرده، از زبان وی چنین نوشته است: «در آن ایامی که من در کاشان به مکتبداری اشتغال داشتم، شعر

<sup>1.</sup> نقل از ص۴۳۷ (بخش مثنویات) دیوان وحشی بافقی، با مقدمهٔ سعید نفیسی، ۱۳۹۲، تهران، نشر ثالث.

نمی گفتم، فاما برادرم قبل از من شعر می گفت و وحشی تخلص می کرد و هنوز مبتدی بود که از عالم فنا به دار بقا رحمت نمود. چون در سواد مذکور دیدم که موزونیت اعتبار سرشاری دارد، در مقام انتظام نظم شدم و اول بیتی که گفتم و بدان اشتهار یافتم این بود، بیت:

اگرچه هیچ ندارم سر کُلی دارم په چو شب شود به سر خویش مشعلی دارم

القصه، رفته رفته این بیت به سلطان مذکور رسید. بار اول که چشمش بر من افتاد، حقیر به نظرش درآمدم، گفت: این وحشی شعر می تواند گفت؟حضار مجلس گفتند: بلی آن شعر از آن این وحشی است؛ چون برادرم قبل از من وحشی تخلص می کرد و در حضور سلطان من نیز به همین خطاب مخاطب شدم، بنابراین تخلص وحشی کردم و اشعار برادر آنچه بود همه را بی تخلص در دیوان خود ثبت نمودم تا به نظر هرکسی که برسد بداند که اشعار بی تخلص از برادر و با تخلص از من است.» (نقل از نفیسی ۱۳۹۲، ۱۷)

# تحليل متن

# بيت

قلمرو زب<mark>انی و ادبی:</mark> چاشنی بخش، حلاوت سنج: صفت فاعلی مرکب مرخّم / حلاوت سنج معنی: معیار سنجش شیری<mark>نی</mark> معنا. / قالب شعر: مثنوی

قلمرو فکری: با نام خدایی که حضورش در سخن، مزه و شیرینی بدان می بخشد؛ نامش و حضورش در سخن، معیار سنجش شیرینی معنا در بیان هاست (شیرینی معنا از شیرینی حضور نام محبوب در بیان است؛ هر اندازه که نام حق در سخن بیشتر باشد معنا نیز شیرین تر و البته ژرف تر خواهدبود).

# بیت ۲

قلمرو زبانی و ادبی: «ش» در بلندش و نژندش: ضمیر شخصی متصل، مفعول/ نژند: پست و زبون آ.

سر و دل: مجاز از وجود، شخص و کس. بیت تلمیح دارد به آیهٔ ۲۶ از سورهٔ آل عمران «... و تُبزُّ مَنْ تَشَاءُ و تُذلُّ مَنْ تَشَاءُ بیّدک الخیْرُ...» / بیت «موازنه» دارد.

قلمرو فکری: آن کسی بزرگ و والا می شود که حق او را بزرگ گرداند؛ و آن کسی پست و زبون می شود که حق او را پست و زبون گرداند (همه چیز به دست اوست).

آ. با توجه به قرینهٔ «بلند» این معنی برای نژند در اینجا مناسب است؛ فردوسی گوید: به خاک اندر افکند خوار و نژند / فرود
 آمد و دست کردش به بند. معانی دیگر آن: «۱ – اندوهگین، غمناک، افسرده... ۲ – پژمرده ۳ – سرگشته، فرومانده ۴ – خشمگین، غضبناک» (فرهنگ فارسی، نژند)

# بیت ۳

قلمرو زبانی و ادبی: گشادهست و دادهست: ماضی نقلی.

قلمرو فكرى: به نظام احسن خلقت اشاره دارد و بيانگر اين نكته كه مسلّماً در احسان خداوند، هيچگاه بسته نيست و خداوند په هركس آنچه لازم داشته، داده است.

# بیت ٤

قلمرو زبانی و ادبی: مصرع دوم فعل و قسمتی از جمله به قرینهٔ لفظی حذف شده است. نی یک موی بیش باشد و نی [یک موی] کم [باشد.] / بیت به شیوهٔ بالاغی؛ یعنی مقدم شدن فعل آورده شده است.

قلمرو فکری: این بیت ، ادامه و تفسیر بیت قبل خود است و با نگاه فلسفی همراه است؛ زیرا فلاسفه با دنبال کردن نفس نظام عالم ، نظام موجود را نظام احسن می دانن. حافظ گوید:

که من این مسئله بی چون و چرا می بینم

نیست در دایره یک نکته خلاف از کم و بیش

# ىبت 0

قلمرو زبانی و ادیی: اِدبار: پشت کردن، بدبختی و سیه روزی. اقبال: روی آوردن یا روی کردن دولت، خوشبختی و بهروزی./ اجزای هر دو مصرع، جملهٔ سه جزئی استادی است. / ادبار و اقبال: تضاد.

نامرو نکری: با بیت ۲ قرابت معنایی دارد: مسلّماً اگر لطف خداوند شامل حال کسی شود، بدبختی های او به نیک بختی تبدیل می شود.

# یت ۱

قلمرو زبانی و ادبی: توفیق: در این جا معنی اصطلاحی آن بیشتر مورد نظر است و آن یعنی موافق گردانیدن خداوند اسباب را موافق خواهش بنده، تأیید الهی. / تدبیر و رای: مترادف، تدبیر: پایان دیدن، در امری اندیشیدن، رای زنی. / رای: تدبیر و اندیشه. / پای یک سو نهادن: کتایه از پشت کردن و کاری نکردن.

قلمرو فکری: با بیت قبل موقوف المعانی است. و اگر موافقت و تأیید الهی قرین حال بنده نباشد، از نیروی تدبیر و اندیشه که قدرت برتر بشر در غلبه بر محیط است – کاری ساخته نیست.

# بیت ۷

قلمرو زبانی و ادبی: تیرهرای: تاریک اندیشه، ناراست / را: در معنی حرف اضافهٔ «به»/ ابد: زمان بی انتها

قلمرو فكرى: خرد، نيروى برتر و امتياز بشر است اما اين خرد، قدرت و كارآيي خودرا مديون و مرهون توفيق الهي است؛

یعنی تا حق بدان روشنایی نبخشد و او را هدایت نکند، در تیره رایی و گمراهی خواهد ماند و راه به جایی نخواهدبرد. بیت مؤید مفهوم بیت قبلی است.

این بیت یادآور داستان ها و ماجراهای بسیاری است از جمله داستان عاشق شدن پادشاه بر کنیزک از دفتر اول مولانا: در این ماجرا پادشاه از طبیبان پرسید که می توانند معشوق اورا مداوا کنند یا نه؟ طبیبان هم که به معاینه، درد را تشخیص داده بودند و دوای آن را نیز داشتند، تنها با تکیه بر نیروی خرد خود گفتند: البته که می توانیم. حال این که آنها می بایست نخست ارادهٔ خود را (خرد خود را) به ارادهٔ الهی متصل می کردند و «اِنْ شاء الله» (اگر خدا بخواهد) می گفتند و سپس به نیروی خرد خود تکیه می کردند و چون این کار را نکردند، هرچه دارو تجویز کردند، برعکس عمل نمود.

# ىيت ۸

قلمرو زبانی و ادبی: عقل در لغت و زبان عربی به معنای حبس و امساک آمده است. عاقل را از آن رو عاقل گفته اند که خود نگهدار بوده، و خویشتن را از رفتن به دنبال هواهای نفسانی باز می دارد. عقل مایهٔ امتیاز انسان از حیوان و به معنای فهم و ضد حماقت نیز آمده است. (لسان العرب، ج ۹، ص ۳۲۶، ذیل واژه «عقل»)

قلمرو فکری: در آیات و روایات برای عقل، اهمیت و ارزشی بسیار قائل شده اند که هیچ چیزی به پایهٔ آن نمی رسد؛ زیرا اسمای الهی که در انسان سرشته شده و روح خداوندی که در وی دمیده شده، در شکل عقل ناب و خالص و صافی خود را نشان می دهد.

در عرصهٔ شناخت، اعتراف به ناآگاهی، خود نشانهٔ آگاهی و کمال است؛ رسول (ص) گوید: ما عرفناک حقّ معرفتک و ما عَبدناک حقّ عِبادتک.

تا بدانجا رسید دانش من که بدانم همی که نادانم

«چون عقل كامل گردد، سخن كوتاه شود.» (حكمت ٧١ از نهج البلاغه حضرت على (ع))

# درس یکم

# نیکی ً

فروماند در لطف و صنع خدای ٔ
بدین دست و پای، از کجا می خورد؟ ه
که شیری برآمد، شغالی به چنگ ٔ
بماند آنچه ، روباه از آن سیر خورد ۲
که روزی رسان ، قوت روزش بداد ۸

یکی روبهی دید بی دست و پای که چون زندگانی به سر می برد؟ درایسن بود درویش شوریده رنگ شغال نگون بخت را شیو خورد دگر روز ، باز ، اتّفاق اوفتاد

۲. نقل ازبوستان سعدی (باب دوم، در احسان، ص۸۸)، به تصحیح و توضیح غلامحسین یوسفی، ج ششم ۱۳۷۹، انتشارات خوارزمی.

دکتر یوسفی در حاشیهٔ این حکایت آورده اند: «نظیر چنین حکایتی در کتب عربی به صورت زیر آمده است: قال ابراهیم لشقیق... ابراهیم به شقیق گفت: آغاز کار تو که تورا به اینجا رسانده چه بود؟ گفت در صحرایی می گذشتم، پرنده ای شکسته بال را در آنجا دیدم. به خود گفتم: ببین این پرنده از کجا روزی می خورد؟ و در کنارش نشستم. ناگاه دیدم پرنده ای آمد و در منقارش ملخی بود. آن را در منقار پرندهٔ شکسته بال نهاد. به خود گفتم ای نفس، آن کسی که این پرندهٔ سالم را برای این پرندهٔ شکسته بال در صحرایی گماشته است، قادر است که روزی مرا هم هرجا باشم فراهم کند. پس کسب معاش را رها کردم و به عبادت پرداختم. پس ابراهیم گفت: ای شقیق، چرا پرندهٔ سالم نباشی که پرندهٔ بیمار را غذا داد تا از او برتر باشی؟ (محاضرهٔ الابرار ۱۷۲/۱، به نقل از المتنبی و سعدی ۱۶۳ (یوسفی، ۲۸۴)

 آ. قلمرو زبانی و ادبی : صنع: آفرینش، احسان / فروماند: تعجب کرد. / دست و پا / لطف و صنع: مراعات نظیر.
 قلمرو فکری: شخصی روباه بی دست و پایی را دید و از لطف خدا که شامل حال آفریدة عجیبش – که بدون داشتن امکانات کسب روزی، بی روزی نمی ماند - شگفت زده شده بود.

<sup>۵</sup>. <mark>قلمرو زبانی</mark> و ادبی : به سر میبرد: فعل مرکب / دست و پا: مراعات نظیر / قلمرو فکری: که چگونه زندگی خود را پیش می برد و با این وضعیت دست و پا از کجا روزی به دست می آورد؟

قلمرو زبانی: شوریده رنگ: آشفته (پوسفی)، دگرگون، منقلب.صفت غیر ساده ( مشتق - مرکب) /برآمدن: بیرون آمدن. در درس دوم (قاضی بست) می خوانید: پس از یک ساعت، برآمد و گفت: «ای بوالفضل، تورا امیر می بخواند.»
 قلمرو ادبی: شغال و شیر: مراعات نظیر / چنگ و رنگ: جناس ناهمسان اختلافی

قلمرو فکری: درویش شوریده رنگ در این فکر بود که در همان لحظه شیری با شغالی به چنگ از بیشه بیرون آمد.

المرو زبانی: نگون بخت: بدبخت، بیچاره، صفت مرکب، فلمرو فکری: ... روباه از باقی ماندهٔ غذای شیر، خود را سیر کرد.

<sup>٨</sup>. اتفاقي فتاد (تصحيح يوسفي)/ قلمرو زباني: قوت: خوردني، طعام/ هش» در روزش ، ضمير متصل كه نقش اضافي دارد./

یقین ، مرد را دیده، بیننده کرد کزین پس به کُنجی نشینم چو مور رُنْخدان فروبرد چندی به جَیب نه بیگانه تیمار خوردش نه دوست

شد و تکیه بـــر آفریننده کــرد<sup>1</sup>
که روزی نخوردند پیلان بــه زور ۱۰
کـه بخشنده ، روزی فرستد ز غیب ۱۱
جو جنگش رگ و استخوان ماند و یوست<sup>۱۲</sup>

روزدگر: ترکیب وصفی مقلوب ، روز دیگر ،/ قلمرو ادبی: شیر و سیر: جناس ناهمسان اختلافی / قلمرو فکری : دیگر روز، دوباره، اتفاق تازه ای روی داد و خداوند روزی رسان به گونه ای دیگر به او روزی رساند.

أ. قلمرو زبانی: یقین: هم می تواند «قید» باشد و هم در جایگاه نهاد که با توضیح دکتر غلامحسین یوسفی به نظر می رسد در نقش نهادی به کار رود . درست تر است. و در این صورت «را» نقش مفعولی دارد و در صورت قید بودن «را» فک اضافه است. دیده مرد/ شد: به معنی رفت و فعل اسنادی نیست. / قلمرو ادبی: دیده: چشم، رؤیت شده، منظور: ایهام تناسب دارد. / دیده و بیننده: مراعات نظیر / مرد: مجازا انسان/ قلمرو فکری: «ایمان قلبی (به قدرت خداوند) چشم دل مرد را بینا کرد.» دیده و بیننده: مراعات نظیر / مرد: مجازا انسان/ قلمرو فکری: «ایمان قلبی (به قدرت خداوند) چشم دل مرد را بینا کرد. په نوعی، یاد آور این حکایت است که: مردی بادیه تشین شنیده بود پیامبر (ص) می گویند باید به خدا توکل کرد (کارها را باید به خدا واگذار کرد) او نیز بی آنکه مغز سخن را درباید شتران خویش را در صحرا به امان خدا رها کرد و به شهر آمد. چون پیامبر اورا در مسجد دید، گفت: پس شترانت را چه کردی؟ گفت توکل بر خدا کردم و آمدم. رسول فرمودند: اِغْقِل و چون پیامبر اورا در مسجد دید، گفت: پس شترانت را چه کردی؟ گفت توکل بر خدا کردم و آمدم. رسول فرمودند: اِغْقِل و خودرا بکند و پس یه خدا توکل کند یعنی که هرآنجه می کند. باید به خدا بینوندد که بی او همه چیز ابتر است.

۱۰. قلمرو زبانی: کنج: گوشه/ نشینم: می نشینم، مضارع اخباری / خوردند: نمی خورند. مضارع اخباری / قلمرو ادبی: مور و زور: جناس ناهمسان اختلافی/ چو مور: تشبیه، چو : ادات شباهت./ قلمرو فکری: من نیز از این پس در گوشه ای مانند مور می نشینم: زیراکه زورمندان، نه به زور بازوی خود روزی به دست می آورند بلکه خداوند روزی آنها را می رساند. مفهوم: پس به دست آوردن روزی به زور و توانمندی نیست.

۱۱. قلمرو زبانی: زنخدان: چانه/ چیب:گریبان، یقهٔ پیراهن. آن قسمت از جامه که اطراف گردن را می گیرد. / قلمرو ادبی: «زنخدان به جیب فروبردن: یعنی چانه در گریبان بردن: کتایه از به تفکر فرورفتن و در اینجا نشستن و کوشش نکردن نیز مقصود است» (یوسفی) / جیب و غیب: جناس ناهمسان اختلافی / تلمیح به آیهٔ «ان الله هوالرزاق ذوالقوه المتین.» / قلمرو فکری: چند گاهی به فکر فرو رفت و تلاشی نکرد، به این امید که خداوند روزی رسان است.

۱۲. قلمرو زبانی: تیمار خوردن؛ یعنی غمخواری کردن. / «ش» در خوردش و چنگش نقش مضاف الیهی دارد و جهش ضمیر است. [تیمارش پوستش، رگش و…] / قلمرو ادبی؛ رگ، استخوان و پوست؛ مراعات نظیر / دوست و پوست؛ جناس ناهمسان اختلاقی/ قلمرو فکری: نه آشنا غم او را خورد و و نه بیگانه، هیچ یک از او غمخواری نکردند و [این شد که] مانند چنگ بسیار نحیف و لاغر شد.

ز دیوار محرابش آمد بــه گــوش: ۱۳ چو صبرش نماند از ضعیفی و هوش مینداز خـود را چو روپاه شل ۱۴ بـــرو شير درتده باش، اي دغل! چنان سعی کن کز تو ماند چو شیر چه باشی چو روبه، به وامانده، سیر؟ ۱۵ که سَعْیَت بود در ترازوی خویش 16 بخور تا توانی به بازوی خــویش بگیر ای جوان دست درویش پیر نه خود را بیفکن که دستم بگیر ۱۲ خدارا بـــر آن بنده بخشایش است که خلق از وجودش در آسایش است ۱۸ کرم ورزد آن سر که مغزی در اوست که دون همتانند سی مغز و پوست 🌿

10

نیک بیند بــه هر دو ســرای

1. قلمرو زبانی و ادبی: «ش» در صبرش: متمم و در محرابش: مضاف البه (جهش ضمیر) گوشش/ هوش و گوش: جناس ناهمسان اختلافی / قلمرو فكرى: وقتى به سبب ناتواني و ضعف بدني [كاملاً] بي طاقت شد. از محراب [گوشة ديوار ] خطابي به گوشش آمد،

که نیکی رساند بــه خلق خدای ۲۰

 قلمرو زبانی: دَغَل: تنبل، کسی که ناراستی کند، مکر و حیله. ( دغل: در اصل کسی که چیزی را برای گمراهی خریدار تغییر مى دهد.)/ قلمرو ادبى: شير و روباه: مراعات نظير و تقابل / تشبيه: مانند شيردرنده وروباه شل. / قلمرو فكرى( با بيت قبل موقوف المعانی است.)ای تنبل، برو به مانند شیر درنده باش و تلاش کن و به مانند روباه ضعیف و ناتوان ، تنبلی پیشه نکن.

<sup>14</sup>. قلمرو زبانی: وامانده: پس مانده/ ماند : بماند ، مضارع التزامی. / قلمرو ادبی: واج آرایی: صامت ج/ تشبیه/ شیر و سیر: جناس ناهمسان اختلافی/ چه باشی: نباش: استفهام انکاری. / فلمرو فکری: آن چنان بکوش که از تو چیزی برای دیگران (ضعیف تر ها و آنان که توان کار کردن ندارند) بماند؛ مانند شیر که از او چیزی برای روباه ماند./ مفهوم: توصیه به کار و تلاش و برهيز از تنبلي.

۱۶. قلمرو ادبی: بازو: مجازاً قدرت، تلاش. / قلمرو ادبی: سعی ات بود در ترازوی خویش: کنایه ازاین که نتیجه کار و تلاشت به خودت برمی گردد. / تلمیح به آیهٔ « آن لیس للانسان الا ماسعی»/ فلمرو فکری : از قدرت و نیروی خودت استفاده کن: «زيرا نتيجة كوشش تو ، عايد خودت خواهدشد.» (يوسفي) و به گفتة سعدى: هركه نان ازعمل خويش خورد / منت حاتم طائی نبرد.

۷۰. قلمرو زبانی:جابه جایی ارکان جمله در مصرع اول با مقدم شدن فعل(شپوهٔ بلاغی)/ قلمرو ادبی: پیروجوان:تضاد / دشت گرفتن: کنایه از یاری و کمک کردن / خودرا افکندن: خود را به ناتاتوانی زدن. / قلمرو فکری: ای جوان باید به درماندگان و ناتوانان کمک کنی و خودت را افکنده و خوار و ذلیل و مایهٔ ترحم نسازی .

# کارگاه در سپژوهی

۱۸. قلمرو زبانی: بخشش و بخشایش: «بخش» از مصدر «بخشیدن» و «بخشا» از مصدر «بخشاییدن». بخشیدن یعنی تقسیم کردن و دادن و بخشاییدن یعنی درگذشتن و عقو کردن و رحم کردن؛

بكوبم نه بخشایش آرم نه مهر

سرش را بدین گرزهٔ گاوچهر

که داد او به کهتر پسر، تخت زر

نبودش پسندیده بخش پـدر

(شاهنامه ج مسکو۱/ ۵۹ و ۷۳/۱)

و واصلني على رغم الأعادي

نگارا بر من بیدل ببخشای

و حافظ گوید:

خواهی بیا بیخشا، خواهی برو جفا کن

و مولانا (غزل ۲۰۳۹): ماييم و موج سودا. شب تا به روز تنها

«بخشیدن: ... تقسیم کردن، بخشودن. بخشیدن جعلی است و از مادهٔ مضارع ساخته شده است.

«بخش؛ فارسی میانهٔ زردشتی baxš؛ تقسیم کردن، مادهٔ ماضی baxš در فارسی میانهٔ زردشتی baxt است... bag صورت اصلی bax است. g پیش از t بدل به x شده است. ریشهٔ bag به معنی «تقسیم کردن» است....

««بخشیدن» در قارسی دری، به سبب شباهت ظاهری با «بخشودن» در معنی «بخشودن» که «عفو کردن» معنی می دهد، به کار رفته است. «بخت» از ریشهٔ bag آمده است.» (ابوالقاسمی ۱۳۷۴، ۶۱) / خدا را؛ رای مالکیت است.

قلمرو ادبی: خداخلق، بخشایش و بنده:مراعات نظیر / واج آرایی: صامت ش» / تلمیح به حدیث «المسلم من سلم المسلمون من لسانه ویده»/ قلمرو فکری: خداوند نسبت به آن بندهای لطف و بخشش دارد که دیگران از وجود او در آسایش و راحتی باشند.

<sup>14</sup>. قلمرو زبانی: «و» در اینجا برای همراهی است؛ یعنی بی مغز و تنها با پوست./ «که» برای تعلیل./ قلمرو ادبی: سر:مجازازکل وجود/ مغز: مجازاً عقل واندیشه / پوست: مجازاً ظاهر/ مغز:سر و پوست:مراعات نظیر / پوست و مغز: تضاد / قلمرو فکری: آنکه صاحب مغز و اندیشه است البته کریم هم هست (اندیشمندان، بخشندگانند)؛ زیراکه بی اراده ها و راحت طلبان اهل اندیشه نیستند و تنها پوست و ظاهری از انسان بودن را دارند.

<sup>۱</sup>. قلمرو زبانی:بیند: می بیند مضارع اخباری / رساند: برساند مضارع التزامی / قلمرو ادبی: سرای: استعاره ازدنیا و آخرت / تلمیح به آیهٔ «فمن یعمل مثقال ذره خیرا یره» ونیز تلمیح به حدیث «الدنیا مزرعه الاخره»/ قلمرو فکری: ادامه و تفسیر بیت های قبل خود است: آن کسی در هر دو جهان رستگار می شود که دستِ دیگران را در این جهان بگیرد.

ارتباط معنایی با ابیات « تو نیکی می کن ودر دجله انداز که ایزد در بیابانت دهد باز» ( سعدی - مواعظ )

به تسبیح وسجاده دلق نیست»(بوستان سعدی - باب اول)

«عبادت به جز خدمت خلق نیست

# معناشناسي

یکی از سطوح مطالعهٔ زبان، «معناشناسی» است.

# معناشناسی چیست؟

عبارت است از مطالعهٔ علمی معنای واژهها، گروهها و جملهها برای پی بردن به مقصود اهل زبان و این که چرا برخی از واژهها را با معنا میدانند و میپذیرند و چرا برخی را بیمعنا میدانند و نمیپذیرند؟

برخی از عناصر زبانی دارای دو گونه معنا هستند: ۱) معنای مستقیم ۲) معنای غیرمستقیم

۱) معنای مستقیم همان معنای روشن و مشخص آن است.

۲)معنای غیرمستقیم از هم نشینی با عناصر دیگر استنباط می شود.

ایا جملهٔ «دیروز، لباس به شما می آمد. »در زبان فارسی معیار کاربرد دارد؟ چرا ؟

بله ؛ زیرا جملهٔ آشنای معنی داری است و معنای آن به رابطهی همنشینی فعل با متمم مربوط می شود.

🕻 چگونه به معانی متفاوت واژهٔ «ماه » در دو جملهٔ زیر پی میبریم ؟

ب) ماه طولاتی بود.

الف) ماه روشن بود .

در مثال « الف» با استفاده از رابطهٔ همنشینی واژهٔ روشن می فهمیم که ماه آسمان است. در مثال « ب» از واژهٔ طولانی می فهمیم که منظور ماه سال است.

حال با استفاده از رابطهٔ همنشینی واژهها معنای متفاوت فعل «برد» را در جملههای زیر نشان میدهیم:
 الف)دانش آموز مسابقه را برد.(برنده شد)
 ب)دانش آموز برادرش را به پارک برد.(عمل بردن)

پ)دانش آموز از همه دل برد. (شیفته کرد) ت)دانش آموز با زیاد کردن صدای تلویزیون سرم را برد. (آشفته کرد)

معنای متفاوت فعل «گشت » در جملههای زیر :

چون از او گشتی همه چیز از تو گشت چون از او گشتی همه چیز از تو گشت

معنی بیت:وقتی به خدا تعلق پیدا کنی، همه چیز از آن تو خواهد شد وقتی از خدا روی برگردانی ، همه چیز از تو روی بر مصراع اول به معنی شد و در مصراع دوم به معنی روی بر گرداندن است.

\* دو شیوه برای تشخیص معنای واژههایی که به تنهایی پیام روشن ندارند:

۲) از طریق رابطههای هممعنایی

آوار گرفتن در جمله یا زنجیرهٔ سخن

واژهی « سیر» با معانی مختلف در جملههای زیر:

الف) سیر را در هنگام پاییز می کارند. (نوعی گیاه کاشتنی) در رابطه با واژهٔ می کارند، تناسب دارد.

ب) سير راغم گرسنه نيست. (شخص برخوردار از غذا) با گرسنه تضاد دارد .

پ)سیر را مساوی ۷۵ گرم میدانند. (واحد اندازه گیری وزن) با ۷۵گرم ترادف دارد.

ت) سبزسیررنگ زیبایی است .(رنگ تند ) با سبز تضمن دارد.

ث)چنگیز از ریختن خون بی گناهان سیر نشد. به معنی راضی نشدن، مفهوم کنایی دارد.

رابطه های معنای واژگانی عبار تنداز : ۱) تناسب ۲) تضاد ۳) ترادف ۴) تضمّن

یافتن معنا در برخی موارد با روابط واژگانی قابل دریافت نیست بلکه مربوط به ذخیرهی تعابیر کنایی و ضرب المثلها است که از مجموع معانی واژههای آن قابل درک است و تا کسی آن را نشنیده باشد، قادر به دریافت مفهوم آن نخواهد بود. مانند: « کلهاش بوی قورمه سبزی میدهد. »یعنی، سخنان خطرناک میزند. و « دهانش بوی شیر میدهد.»یعنی، کم سن و سال است .

# گنج حکمت

### همت

موری را دیدند که به ژورمندی کمربسته و ملخی را ده برابر خود برداشته. به تعجّب گفتند: «این مور را ببینید که آبار] به این گرانی چون می کشد؟» ۲۱

مور چون این بشنید، بخندید و گفت: «مردان، بار را به نیروی همت و بازوی حمیت کشند، نه به قوت تن و ضخامت بدن.»

بهارستان، جامي

# تحليل متن

همّت، یعنی ارادهٔ انجام کار و به ویژه کارهای بزرگ؛ اما این اراده و خواست به نیروی بازو نیست بلکه به غیرت و مردانگی است. غیرت نیرویی معنوی است که از باور برمی خیزد؛ باور به یک حقیقت؛ حقیقتی که می تواند حمیّت را توجیه و تفسیر کند.

این نکته را با یک داستان دیگر می توان بسیار ساده و ملموس تر کرد. داستان حماسی «آرش کمان گیر» که همهٔ دانش آموزان نیز با آن آشنا هستند، آرش تیری پرتاب می کند؛ هیچ نیرویی قادر نیست چنان تیری پرتاب کند به جز غیرت و حمیتی که می گوید نباید یک وجب از خاک کشور را به دشمن سپارد. یا در داستان رستم و اسفندیار؛ چون رستم به ناروا مورد حمله واقع شده، بنایراین حق با اوست، پس آن تیر دو شاخ به نیروی غیرتی است که دقیقاً بر دوچشم اسفندیار می نشیند.

همت بلند دار که مردان روزگار از همت بلند به جایی رسیده اند

۲۱. در نسخه ای دیگر: این مور را ببینید که به این ناتوانی باری را به این گرانی، چون می کشد؟ (ن.ک بهارستان ۱۳۷۴ به تصحیح اسماعیل حاکمی، روضهٔ هشتم، ص۱۱۶)

# شعر خواني

# زاغ و کبک

راغی از آنجا که فراغی گزید رخت
دید یکی عرصه به دامان کوه
دید یکی عرصه به دامان کوه
نادره کبکی به جمال تمام
هم حرکاتش متناسب به هم
زاغ چو دید آن ره و رفتار را
وان
بازکشید از روش خویش پای در پ
بر قدم او قدمی می کشید وز ق
در پی اش القصه در آن مُرغزار رفت
عاقبت از خامی خود سوخته رهـ

رخت خود از باغ به راغی کشید عرضه ده مخزن پنهان کـوه شاهد آن روضهٔ فیروزه فـام هم خُطُـواتش متقارب به هم وان روش و جنبش همـوار را در پی او کرد به تقلید جـای وز قلـم او، رقـمی می کشید رفت براین قاعده روزی سه چار رهـروی کبـک نیـاموخته رهـروی کبـک نیـاموخته ماند غرامت زده از کار خویش

تحفة الأحرار، جامي٢٢

# تحليل متن

روشن است که پیام اصلی داستان، پرهیز از تقلید کورکورانه و دوری از خودباختگی است و همان مثل معروف «زاغ می خواست راه رفتن کبک را بیاموزد، راه رفتن خودش را هم فراموش کرد».

تلاش انسان باید مصروف کشف خود شود، کشف توانمندی های خود، و نه این که به جای کشف استعدادهای خود به تقلید روی آورد؛ و از آنجا که رفتار تقلید شده، با ویژگی های اخلاقی و فطری او سازگار نمی افتد، بنابراین پایانی زیانبار خواهد داشت: فرد از خود دور می افتد و بی هویت می شود و ...

<sup>&</sup>lt;sup>۲۲</sup>. این درس، پیش از این به عنوان قسمت دوم درس پانزدهم ادبیات فارسی ۳ شاخهٔ نظری آمده. نقل از اورنگ سوم (تحفة الاحرار) ۱۳۳۷، ص ۴۳۱، تصحیح آقامرتضی مدرس گیلانی.

۲۲. جامی (۸۱۷ - ۸۹۸ هـق)

# بیت ۱

قلمرو زباني: راغ: دامنهٔ سبز كوه، مرغزار / فراغ: آسايش

قلموو ادبی: جناس ناهمسان اختلافی: زاغ و راغ / فراغ و راغ / باغ و زاغ / رخت کشیدن: کنایه از به جایی رفتن / واج آرایی صامت «غ»

قلمرو فکری: زاغی برای این که در آسایش و راحتی بیشتری باشد، تصمیم گرفت از باغ به صحرایی برود.

بيت٢

قلمرو زبانی: عرصه: میدان، صحرا / عرضه ده: نشانگر

قلمرو أدبي: جناس ناهمسان اختلافي: عرصه و عرضه / اضافهٔ استعاري: دامان كوه

قلمرو فکری: آن عرصهٔ سرسبز و زیبا، زیبایی های پنهان کوه را به نمایش می گذاشت.

ست

قلمرو زبانی: شاهد: زیبارو، / روضهٔ: باغ، گلزار. ج. ریاض. / فیروزه فام: به رنگ فیروزه (پیروزه)، کبود، آسمانی.

قلمرو ادبى: شاهد: ايهام دارد: ١ - گواه ٢ - زيبارو

قلمرو فکری: کبک بسیار زیبایی در آنجا بود و زیباروی آن باغ فیروزه رنگ بود<mark>.</mark>

بيت

قلمرو زبانی: خُطُوات: ج خُطوهٔ ، گام ها. / متقارب: همگرای، نزدیک به هم.

قلمرو ادبی: بیت ترصیع دارد. اجناس تام: هم و هم

قلمرو فکری: حرکاتش موزون وهماهنگ بود وگامهایش نزدیک به هم و زیبا بود.

بيت۵

قلمرو ادبى: اشتقاق: رفتار و روش

قلمرو فکری: زاغ وقتی آن راه رفتن و حرکات متناسب و شیوهٔ موزون راه رفتن او را دید؛ (بیت موقوف المعانی است با بیت بعدی)

بيتع

قلمرو ادبی: مصرع اول کنایه از کنار گذاشتن روش خود/ جناس ناهمسان اختلافی: پای و جای قلمرو فکری: زاغ از رفتار خود دست کشید و از کبک تقلید کرد.

بيت٧

قلمرو ادبی: کل بیت کنایه از تقلید کورکورانه/ جناس ناهمسان اختلافی: قدم و قلم/ قلم: مجازاً نقش قلمرو فکری: مانند گام نهادن کبک گام می نهاد و حرکت میکرد.

بيت۸

قلمرو زباني: القصه: خلاصه / مرغزار: دشت، چمنزار

قلمرو فکری: خلاصه چند روز به این شیوه در آن چمنزار از کبک تقلید کرد.

# ابيت ٩

قلمرو زبانی: خامی: ناپختگی، بی تجربگی و نادانی / رهروی: راه رفتن

قلمرو ادبى: بيت واجآرايي «خ» دارد./ تصوير از خامي خود سوختن مي تواند متناقض نما باشد.

قلمرو فکری: سرانجام زاغ به خاطره تجربه نداشتن، داشتهٔ خود را نیز از دست داد و راه رفتن کبک را نیاموخت.

1.

قلمرو زبانی: غرامت زده: زیان دیده

قلمرو فکری: زاغ حرکات و روش خود را نیز فراموش کرد و از این کار خود زبان دیده ماند.





اصل این کار، یافت است نه دریافت.

(رسائل، خواجه عبدالله انصاری)

نمایهٔ درس دوم

# عنوان: اجزای نوشته: ساختار و محتوا

محتوا:

درس دوم به باز آموزی اجزای نوشته و مراحل نوشتن می پردازد.

# مثل نویسی

متن و تصویر کارگاه نوشتن

۱. تشخیص طرح اوّلیهٔ نوشته

۲. انتخاب موضوع و تولید متن با رعایت مراحل نوشتن

۳. ارزش یایی و تقد توشته ها بر اساس سنجه های مشخّص شده متن درس طراحی ساختار بیرونی و ساختار درونی نوشته را آموزش میدهد. ساختار بیرونی شامل انتخاب قالب و طرح نوشته است که قبل از نوشتن انتخاب می شود و ساختار درونی همان تولید محتواست.

گسترش مَثَل: در این بخش پنج مَثَل پیشبینی شده است که یکی از آنها به دلخواه انتخاب میشود و گسترش مییابد.

# اهداف درس دوم: آشنایی با اجزای نوشته ایجاد توانایی طراحی ساختار درونی تقویت مهارت چینش و سازمان دهی بندهای یک نوشته بازآموزی و یادآوری روشهای پروش متن: بارش فکری، مقایسه بازآموزي مراحل نوشتن ■ کسب مهارت در نوشتن با بهرهگیری از بازآفرینی مثلها تقویت و توانایی تحلیل و بررسی متن

روش تدریس پیشنهادی

منظور از نقشهٔ مفهومی، رسم شبکهای از روابط، میان عناصر متن است. ویژگی بارز این روش، آن است که از سویی دبیر نسبت به مفاهیم و طرح ذهنی دانش آموز را در شرح ذهنیات و اندیشههای خود، به شیوهای منسجم و روشمند، یاری مینماید.

# كامهاي روش تدريس نقشه مفهومي

١- تعيين موضوع

۲- مشخّص کردن خردهموضوعها و ذکر نمونه و مصداقی برای هر خرده موضوع

٣- رسم نقشة مفهومي

۴- تولید متن

۵- بازخوانی و ویرایش

یادآوری: گامهای اوّل، دوم و سوم روش شبکه مفهومی، مربوط به مرحلهٔ پیش از نوشتن است. در گام چهارم مرحله نوشتن اتفاق میافتد و گام پنجم مرحلهٔ پس از نوشتن است.

# روش اجرا

- موضوعی مطرح می شود که بتوان آن را به خردهموضوع تقسیم کرد. دانش آموزان در گروههای مشخص شده، با استفاده از روشهای پرورش متن (بارش فکری، خوشه سازی و...)، خردهموضوعهای مرتبط با موضوع اصلی را تعیین و برای هر یک، مصداقهایی را ذکر می کنند.
- گروههای دانش آموزی دربارهٔ طرح اولیه نقشه مفهومی، هم فکری کرده و مفاهیم اصلی و فرعی موضوع را تعیین می کنند و در نهایت آن را در نموداری به نمایش می گذارند.
  - دانش آموزان هر گروه با توجه به نقشه مفهومی طرح نوشته را تعیین می کنند.
- هر یک از اعضای گروه، متناسب با طرح نوشته، خردهموضوعی را برگزیده، یک بند دربارهٔ آن می نویسد.

- اعضای گروه بندهای تولید شده را مطابق با ترتیب بندهای بدنه در طرح نوشته ترکیب میکنند. (منظور از ترکیب، ایجاد انسجام و ارتباط منطقی بین بندهاست.)
  - بند مقدمه و جمع بندی به کمک اعضای گروه نوشته می شود.
    - اعضای گروه متن را بازخوانی و ویرایش می کنند.



# متن تولیدی با موضوع «پاییز» بر اساس نقشهٔ مفهومی

# پاییز

## ىند مقدّمه:

پاییز، فصل رنگهاست. فصل مهر و مهربانی، فصل باد و باران و دیدار دوبارهٔ یاران، فصل روزهای کوتاه دیدار و شبهای بلند انتظار.

# بندهای بدنه:

پاییز هزاررنگ و زیبا از راه میرسد. آسمان پوستین ابری چندلایهاش را بر تن میکند و زمین شادمانه، تن به نوازش باد و باران میسپارد و از خشاخش موسیقی دلنواز برگهای زردی که درختان سخاوتمندانه نثارش کردهاند، سرمست می شود.

هوا گرما را پشت سر نهاده و اگرچه خنگای دلپذیرش رو به سردی می رود، امّا دلها به دیدار دوستان نویافته گرم است. زنگها سرود مهر را می سرایند و شور درس و نشاط مدرسه، فضا را دلچسب می کند. از این همه دلاویزتر، نخستین کلاس که با فارسی آغاز می شود. دبیر خوش کلامی که در همین حال و هوا، با سرودهٔ «منوچهری» به استقبال درس می رود که «خیزید و خز آرید که هنگام خزان است» و از مهرگان می گوید که پس از نوروز، جشن بزرگ ایرانیان باستان، بوده است.

# بند جمع بندی:

آری پاییز که با «مهر» آغاز می گردد، با لطف، امتداد می یابد و با عشق، رو به پایان می نهد؛ چرا که: «پاییز بهاری ست که عاشق شده است».



ساختار درونی نوشته با طراحی و چینش بندها به شرح زیر شکل میگیرد:

بدنهٔ نوشته: بخش محوری متن است و نویسنده پیام و مفهوم اصلی خود را در آن مطرح می کند.

بند مقدّمه: زمینه ساز موضوعاتی است که در بدنه به آن پرداخته می شود. نویسنده در بند مقدّمه، ذهن خواننده یا شنونده را به سرعت به هدف و موضوع نوشته رهنمون می سازد. بند مقدّمه را می توان پس از پایان نگارش بندهای بدنه نوشت؛ زیرا در پایان فرایند تولید متن، برای نویسنده روشن می شود که می خواهد ذهن خواننده را به چه سمت و سویی هدایت کند و یا بر کدام جنبهٔ متن تأکید نماید.

**بند جمع بندی:** نقطه فرود نوشته است که با جمع بندی و پایانی تاثیر گذار ذهن خواننده را با موضوع درگیر می کند.

# کارگاه نوشتن

از میان پرسشهای کارگاه نوشتن به سوال سوم میپردازیم.

این پرسش در همه درسها با هدف نقد و تحلیل نوشتههای دانش آموزان ارائه شده است و بهترین شیوه تدریس آن، روش قضاوت عملکرد است. چنان که از نام روش برمی آید در این شیوه، یادگیری از طریق قضاوت دربارهٔ نوشته دیگران صورت می گیرد.

مبنای داوری، سنجههای ذکر شده در جدول پایان درس است. این تمرین، در حقیقت فرصتی برای آشنایی عملی دانش آموزان با نقد و نقدنویسی است. البته با توجه به ایسن که سنجههای نقد در هر درس به روشنی تدوین شده است، انتظار می رود هر نوع نقد و نظری با ارائهٔ دلیل و مبتئی بر یکی از سنجهها باشد و از کلی گوییهای بدون معیار پرهیز شود.

در اجرای این روش، فهرستی از معیارهای ارائه شده در اختیار دانش آموزان قرار می گیرد تا نوشته ها را بخوانند و بر اساس سنجه های مورد نظر، تحلیل می کنند. به این ترتیب دانش آموزان با درک روشنی از معیارها، می توانند دربارهٔ کیفیت نوشته ها قضاوت کنند. این کار علاوه بر تثبیت یادگیری، موجب پرورش تفکّر انتقادی نیز می شود.

آگاهی های فرامتنی

مثلنویسی:

مراد از مثلنویسی، بازآفرینی ضربالمثلهاست. دانشآموز می تواند در بازآفرینی مثل، با فضاسازی، زمان و مکان را به دلخواه خود تعیین کند و با خلق شخصیتها و گفتوگو میان آنها نوشتهٔ خود را گسترش دهد به گونهای که نشانهها و رگههایی از ضربالمثل در آن دیده شود.

هدف ما از مثل نویسی، تقویت توانایی نوشتن است. مثلها اگرچه به ظاهر کوتاه اند امّا از نظر معنی، بسیار پرمایه و فربه اند؛ در مثل نویسی، میدان ذهن برای خلق معنا و تفسیرهای تازه، باز است. هدف دیگر از آوردن مثلها آن است که دانش آموزان با فرهنگ کهن جامعه آشنا شده، کاربرد مثلها را فرا بگیرند و بتوانند به شیوه ای مناسب، مثلها را در نوشته ها و سخنان خود بگنجانند.



### درس سوم

# ذوق لطيف ٢٠

خالهام چند سالی از مادرم بزرگ تر بود. از شوهرش جدا شده بود. چند بچه اش همگی در شیرخوارگی مرده بودند و او مانده بود تنها. با آنکه از نظر مالی هیچ مشکلی نداشت و در نوع خود متمکّن ۲۵ به شمار می رفت، از جهات دیگر ناشاد و سرگردان بود تنهایی و بی فرزندی برای یک زن، مشکلی بزرگ بود و او گاهی در قم، نزد برادرش زندگی می کرد، گاهی در کبوده ۲۶ نمی دانست در کجا ریشه دواند. ۲۷

با این حال، او نیز مانند مادرم تو آلی <sup>۱۸</sup> داشت که به او مقاومت و استحکام اراده می بخشید. از بحران های عصبی که امروز رایج است و تحفهٔ برخورد فرهنگ شرق با غرب است، در آن زمان خبری نبود. هر عصب و فکر به منبع بی شائبهٔ <sup>۱۹</sup> ایمان وصل بود که خوب و بد را به عنوان مشیّت الهی می پذیرفت. به این زندگی گذرا، آن قدرها دل نمی بست که پیشامد ناگوار را فاجعه ای بینگارد و در نظرش اگر یک روی زندگی زشت می شد، روی دیگری بود که بشود به آن پناه برد.

بنابراین خاله ام با همهٔ تمکّنی که داشت، به زندگی درویشانه ای قناعت کرده بود، نه از بُخل ۳۰ بلکه از آن جهت که به بیشتر از آن احتیاج نداشت. در خانهٔ مشترکی که خانوادهٔ دیگری هم در آن زندگی می کردند، یک اتاق داشت. خانهٔ کهن سالی بود و بر سرِ هم نگیت بار، عاری از هرگونه امکان آسایش. در همان یک اتاق زندگی خودرا متمرکز کرده بود.

برای این خاله، من به منزلهٔ فرزند بودم. گاه به گاه به دیدارش می رفتم و کنار پنجره می نشستیم و او برای من قصه می گفت. برخلاف مادرم که خشک و کم سخن بود و از دایرهٔ مسائل روزمره و «مذهبیّات» خارج نمی شد، وی از مباحث مختلف حرف می زد؛ از تاریخ، حدیث، گذشته ها و همچنین شعر؛ حتّی وقتی از آخرت و عوارض مرگ سخن می گفت، گفتارش با مقداری ظرافت و نقل و داستان همراه بود.

۱۲. این متن، که از کتاب «روزها» نقل می شود، پیش از این با عنوان «بارقه های شعر فارسی» در کتاب زبان و ادبیات فارسی دورهٔ پیش دانشگاهی آمده است. قلمزو زبانی: بارقه: پرتو، جلوه، نور/ قلمرو ادبی: شعر فارسی به بارقه تشبیه شده است.

٢٥. قلمر و زباني: دارا، توانا

<sup>&</sup>lt;sup>۲۶</sup>. قلمرو زبانی: فرایند واجی ادغام صورت گرفته است.

۲۷. قلمرو ادبی: کنایه از در جایی ساکن و ثابت ماندن.

٢٠. قلمرو زباني: توكّل:در اصل يعني واگذار كردن كارها به خداوند. در اينجا يعني تكيه گاهي معنوي، ايمان محكم به خداوند.

٢٠. قلمرو زباني: بيشك، بي آلودگي/ قلمرو فكري: هر عصب و فكر...: كنايه از عميقا مؤمن و با ايمان بودن.

<sup>· .</sup> قلمرو زبانی: خست داشتن ، خسیس بودن.

برای من قصه های شیرینی <sup>۲۱</sup> می گفت که او و مادرم، هر دو، آنها را از مادر بزرگشان به یاد داشتند. از این مادر بزرگ (مادر پدر) زیاد حرف می زدند که عمر درازی کرده و سخنان جذابی گفته بود. به او می گفتند «مادرجون». ورد زبانشان بود <sup>۲۲</sup>: «مادر جون این طور گفت، مادرجون آن طور گفت.»

نخستین بار از زبان خاله و گاهی هم مادرم بود که بعضی از قصه های بسیار اصیل ایرانی را شنیدم و به عالم افسانه ها ۲۰ – که آن همه پُر رنگ و نگار و آن همه پرآن و نرم است. ۲۰ – راه پیدا کردم. علاوه بر آن، خاله ام با دُوق لطیقی که داشت، مرا نخستین بار از طریق سعدی ۲۵ با شعر شاهکار آشنا نمود. او سواد چندانی نداشت؛ حتی مانند چند زن دیگر در ده، خواندن را می دانست و نوشتن را نمی دانست، ولی درجهٔ فهم ادبی اش خیلی بیشتر از این حد بود. او نیز مانند دایی ام موجود «یک کتابی» بود؛ یعنی، علاوه بر قرآن و مفاتیح الجنان، فقط کلیّات سعدی را داشت. این سعدی ۲۶ همدم و شوهر و غمگسار او بود. من و او اگر زمستان بود، زیر کرسی و اگر فصول ملایم بود، همان گونه روی قالیچه می نشستیم؛ به رخت خوابی که پشت سرمان جمع شده بود و حکم پشتی داشت، تکیه می دادیم و سعدی ۲۰ می خواندیم؛ گلستان، بوستان، گاهی قصاید. هنوز فهمان برای دریافت لطایف غزل کافی نبود و خاله ام نیز که طرفدار شعرهای اندرزی و تمثیلی بود، به آن علاقهٔ چندانی نشان نمی

سعدی که انعطاف جادوگرانه ای دارد، آنقدر خودرا خم می کرد که به حد فهم ناچیز کودکانهٔ من برسد. ۲۰ این شیخ همیشه شاب ۲۰ پیرترین و جوان ترین شاعر زبان فارسی، ۲۰ معلّم اوّل که هم هیبت یک آموزگار را دارد و هم مهر یک پرستار، چشم عقاب و لطافت کبوتر، که هیچ حفرهای ۲۰ از حفره های زندگی ایرانی نیست که از جانب او شناخته نباشد، جمع کنندهٔ اضداد: تشرّع و عرفان، عشق و زندگی عملی، شوریدگی و عقل... ، به

٢١. قلمرو ادبي: حس آميزي.

۲۳. قلمرو ادبی: ورد زبان بودن کنایه از دائماً از چیزی حرف زدن.

٢٠. قلمر و ادبى: عالم افسانه: تشبيه.

T. قلمرو ادبی: افسانه های نرم: حس آمیزی.

٢٥. قلمرو ادبي: مجازاً كليات سعدي، اشعار سعدي.

۳۶. مجازاً کلیات سعدی، اشعار سعدی.

۲۷. مجازاً کلیات سعدی، اشعار سعدی.

<sup>&</sup>lt;sup>۲۸</sup>. <mark>فلمرو فکری:</mark> سحر بیان سعدی به گونهای بود که همهٔ طبقات سنی به راحتی میتوانستند از آن بهر،مند شوند.

٢٦. قلمرو زباني: جوان/ قلمرو ادبي: متناقض نما( ابن شيخ هميشه شاب)

<sup>1.</sup> قلمرو ادبی: متناقض نما( پیرترین و جوان ترین).

<sup>11.</sup> قلمرو رُبانی: حفره: گودال، سوراخ. قلمرو فکری: در اینجا منظور آداب و رسوم و سنن است.

هرحال، این همدم کودک و دست گیر پیر، از هفت صد سال پیش به این سو، مانند هوا در فضای فکری فارسی زبان ها جریان داشته است.

من در آن اتاق کوچک و تاریک با او آشنا شدم؛ نظیر همان حجره ای که خود سعدی در آنها نشسته و شعرهایش را گفته بود. خاله ام می خواند و در حد ادراک خود معنی می کرد، قصه ها را ساده می نمود. این تنها خصوصیّت سعدی است که سخنش به سخن همه شبیه باشد و به هیچ کس شبیه نباشد. در زبان فارسی، احدی نتوانسته است مانند او حرف بزند و درعین حال، نظیر حرف زدن اورا هرروز درهرکوچه و بازار می شنویم. ۲۲

آن کلیّات سعدی که خاله ام داشت، شامل تصویرهایی هم بود؛ چاپ سنگی با تصویرهای ناشیانه ولی گویا و زنده، و من چون این حکایت ها را می شنیدم و می خواندم و عکس ها را می دیدم، لبریز می شدم. سراچهٔ ذهنم آماس می کرد. <sup>17</sup> بیشتر بر فوران تخیّل راه می رفتم <sup>14</sup> تا بر روی دوپا. پس از خواندن سعدی، وقتی از خاله ام به خانهٔ خودمان بازمی گشتم، قوز می کردم و از فرط هیجان، «لُکّه» می دویدم، <sup>63</sup> کسانی که توی کوچه مرا این گونه می دیدند، شاید کمی «خُل» می پنداشتند.

خاله ام نیز خوش وقت بود که من نسبت به کلام سعدی علاقه نشان می دادم؛ بنابراین با حوصله مرا همراهی می کرد. هر دو چنان بودیم که گویی در پالیز سعدی می چریدیم؛ از بوته ای به بوته ای و از شاخی به شاخی. معنی کلماتی را که نمی فهمیدیم، از آنها می گذشتیم. <sup>۴۴</sup>

نه کتاب لغتی داشتیم و نه کسی بود که از او بتوانیم بپرسیم. خوشبختانه دامنهٔ کلام معنی به قدر کافی وسعت داشت که ندانستن مقداری لغت، مانع از برخورداری ما نگردد. اگر یک بیت را نمی فهمپدیم، از بیت دیگر مفهومش را درمی یافتیم؛ آزادترین گشت و گذار بود.

<sup>&</sup>lt;sup>7†</sup>. قلمرو ادبی: متناقض نما/ قلمرو فکری: شعرهای سعدی را به لحاظ همین ویژگی اش، «سهل و ممتنع یا سهل ممتنع» می گویند: یعنی آنقدر ساده و روان است که همه درک می کنند آنچنان که می پندارند می توان مثل آن سرود، اما تمی توان.
<sup>7†</sup>. قلمرو ادبی: سراچهٔ ذهن: تشبیه. از گلستان گرفته است: «و سنگ سراچهٔ دل را به الماس آب دیده می سفتم و ...». / سراچهٔ ذهنم آماس می کرد: کتایه از این که بر دانش و آگاهی من افزوده می شد.

أ. قلمرو ادبی: فوران تخیل: اضافة استعاری. تخیل به چشمه یا مانند آن تشبیه شده است که فوران می کند. / بیشتر بر فوران تخیل را در من تقویت شده بود و وجودم را گرفته بود.

<sup>10.</sup> قلمرو زبانی : لُکّه: رفتاری بین دویدن معمولی و راه رفتن (نشانهٔ هیجان زباد). (معین)

أ. قلمرو ادبى: باليز استعاره از آثار سعدى/ بوته : استعاره از حكايت و شعر / شاخه استعاره از بيت ها و جمله ها.

از همان جا بود که خواندن گلستان مرا به سوی تقلید از سبک مسجّع سوق داد که بعد، وقتی در دبستان انشا می نوشتم، آن را به کار می بردم.

از لحاظ آشنایی با آدبیات، سعدی <sup>۲۷</sup> برای من به منزلهٔ شیر «آغوز» بود <sup>۲۸</sup> برای طفل که پایهٔ عضله و استخوان بندی اورا می نهد. ذوق ادبی من از همان آغاز با آشنایی با این آثار، پرتوقع شد و خودرا بر سکّوی بلندی قرار داد. از آنجا که مرتی کارآزموده ای نداشتم، در همین کورمال کورمال <sup>۲۹</sup> ادبی آغاز به راه رفتن کردم. بعدها اگر به خود جرئت دادم که چیزهایی بنویسم، از همین آموختن سر خود و ره نوردی تنهاوش بود که:

«به حرص ار شربتی خوردم مگیر از من که بد کردم بیابان بود و تابستان و آب سرد و استسقا» ۵۰

ستایی روزها: دکتر محمدعلی اسلامی ندوشن

# درنگی کوتاه در متن

باید گذشته از پیام اصلی متن، روی ریز پیام های آن نیز درنگی داشته باشیم. این ریزپیام ها بسیار مهمند و در حقیقت، نقل متونی از این دست در قالب داستان و یا خاطره، خود از این روست که دانش آموز ما در طی یک سفر و یک روند با آنها یکی شود و خارخاری که در اقلیم وجود دانش آموز باید ایجاد شود، خود از درنگ در این ریز پیام ها و پس، پیام اصلی متن است.

از این قرارند این پیام ها:

- از بحران های عصبی که امروز رایج است و تحفهٔ برخورد فرهنگ شرق با غرب است، در آن زمان خبری نبود. شرق در برخورد با غرب، نتوانست دانش رشد و توسعه را از آن بگیرد و به جای آن در ظاهر فریبندهٔ تمدن غرب، تحلیل رفت. این ظواهر به سراب ماننده اند، از دور فریبنده و امیدبخشند و از نزدیک واهی و تهی. این است که مجذوب آن، سرانجامش تجربهٔ بحران های عصبی خواهد بود.
  - هر عصب و فكر به منبع بى شائبة ايمان وصل بود كه خوب و بد را به عنوان مشيت الهى مى پذيرفت.
- به این زندگی گذرا، آن قدرها دل نمی بست که پیشامد تاگوار را فاجعه ای بینگارد و در نظرش اگر یک روی زندگی زشت
   می شد، روی دیگری بود که بشود به آن پناه برد.
  - عالم افسانه ها پُر رنگ و نگار و پرآن و نرم است.

۱۷ قلمرو ادبی: مجازاً کلیات سعدی، اشعار سعدی

<sup>1.</sup> قلمرو زبانی : شیر غلیظ گاو یا گوسفند که پس از زایمان تا سه روز دوشیده شود. اولین شیر پس از زایمان.

٢٩. قلمرو ادبى: مانند راه رفتن كورها. كنايه از مشتاقانه راه رفتن.

۵۰. قلمرو زبانی: مگیر: بازخواست مکن. / استسقا: آب خواستن. مرضی که بیمار شکمش ورم می کند و آب بسیار می خورد و عطش بسیار دارد. این بیت را می توان از نمونه های «ایجاز» در علم معانی دانست.

# کارگاه درس پژوهی

# آموزهٔ یکم: <mark>ساخت واژه</mark>

با توجه به آموزش دورهٔ ابتدایی و متوسطهٔ اول، نکتهٔ مهم در بارهٔ ساخت واژه این است که واژه از دید ساختار بیرونی و ظاهری در زبان فارسی، در نگاه نخست، به دو رده تقسیم می شود:

الف: ساده، مانند « گُل، دل، شب، سیب، خوب»

ب: غیر ساده، مانند « گُل ها، شب رو، سیبک، خوب تر »

در مرحلهٔ دوم، غیرساده ها را از دید کارکرد وند، به دو دسته تقسیم میکنیم:

- صرفی، مانند( نشانههای جمع، نشانههای صفت برتر و عالی، یای نکره، وندهای صرف فعل و...)

اشتقاقی (فراوان هستند و دامنهٔ بسیار فراخی دارند.)

اکنون در نگاهی عام، غیر سادههای غیر صرفی را بررسی و بخش بندی می کنیم:

وندی: از یک جزء معنادار و یک یا چند جزء بی معنا تشکیل می شود ؛مانند آلونک، کودکانه، روش و... . « وند » ها را از نظر جای قرار گرفتن آن ها در ساختمان واژه، به سه نوع پیشوند، میانوند و پسوند تقسیم می کنند:

« مهم ترین پیشوندها عبار تاند از :

۱) با ۔ با+اسم ہے صفت: بادب، بااستعداد، باایمان، باهنر، باسواد، بانشاط

۲) بی \_ بی + اسم \_\_\_صفت: بی ادب، بی سواد، بی درد، بی علاقه، بی استعداد، بی هنر

٣) نا \_ الف) نا + صفت \_\_\_\_هفت : نامعلوم، نادرست، نامناسب، نامحرم، نامنظم،

ب) نا + اسم \_\_\_هصفت : ناباب، ناكام، ناشكر، ناسپاس، نااميد، فافرمان

ب) نا + بن فعل عصفت : ناشناس، نادار، نارس، ناياب، ناگوار، ناتوان، نادان

۴)هم ــ هم +اسم ــــــه صفت: همدرس، هم وطن، همخانه، همخانواده، همعقيده

\* مهم ترین پسوندها نیز از این قرارند:

۱) \_ ى: الف) اسم +ى → صفت : تهرانى، زمينى، ماندنى، رفتنى، خوردنى، علمى، صنعتى، فنّى

- «گی» گونهای از « ی» است در واژه هایی که به « ـ ه / ه » ختم می شوند : خانگی، هفتگی، خانوادگی،

ب) صفت +ی ہاسم : زیبایی، سفیدی، درستی، خوبی، درشتی،

- گی در این موارد نیز گونهای از «ی » است هالودگی، مردانگی، پیوستگی

پ) اسم +ی → اسم : بقالی، نجاری، خیاطی، قصابی (این واژهها هم بر نام عمل و حرفه و شغل دلالت دارند و هم به مکان عمل حـرفه و شغل اطـلاق میشوند.)

۲) \_ گو: اسم + گر \_\_\_\_ اسم (صفت شغلی): آهنگر، مسگر، زرگر، آرایشگر، کارگر

```
    ٣) _ گرى: اسم + گرى - اسم : وحشى گرى، موذى گرى، لابالى گرى، (تفاوت اين نوع واژه ها با واژهاى مثل كوزه گرى اين

      است که کوزه گر به تنهایی کاربرد دارد اما «یاغی گر و موذی گر» به کار نمی روند. به همین دلیل در کوزه گری تنها «ی »
                                                                        پسوندمورد نظراست ودر یاغی گری، گری)
۴) _ يت: اسم / صفت + _ يث طيع : وضعيت، شخصيت ، جمعيت، كميت ، موقعيت، مالكيت، مسئوليت، مأموريت ،
                                                                     مرغوبیت (تکواژ پایه این واژهها، عربی است.)
  ۵- بن ماضی +ار بسم : کردار، رفتار، کشتار، گفتار، نوشتار، دیدار، ساختار، شنیدار . استثنائاً این واژهها صفتاند: خریدار،
                                                                             گرفتار، برخوردار، خواستار، مردار
                                ع) _ ـ ه / ه الف) بن ماضي + ـه/ ه حفت مفعولي : افسرده ، ديده، گرفته، نشانده
                  ب) بن مضارع + عه/ ه 📃 🗕 🕳 خنده ، گریه، لرزه، اندیشه، ستیزه، پوشه، ماله، گیره، پیرایه، آویزه
                                پ) اسم + هه اه دسته، تیغه، کردنه، چشمه، لبه، دندانه، پایه، دسته، تیغه،
                               ت) صفت + مه و الم : سفیده، سبزه، سپیده، سیاه، دهه، پنجه، هفته، هزاره، سده
                   ٧) _ ش: بن مضارع + _ ش ___اسم: روش، گویش، بینش، نگرش، آسایش، کُنش، خورش، پوشش
                                                 ٨) _ان: بن مضارع + ان _ حفت : گريان، دوان، خندان، روان
                                          ٩) _انه: الف ) اسم + انه ___اسم : صبحانه، شاگردانه، بیعانه، شکرانه،
                             ب) اسم + انه مفت/ قيد: مردانه، زنانه، سالانه، كودكانه، روزانه، شبانه
                                  ب) صفت + أنه →صفت / قيد: عاقلانه، محرمان، متأسفانه، مخفيانه
                                          ۱۰) _ گانه: صفت شمارشی + گانه 📗 فت : دو گانه ، پنج گانه، هفده گانه
                                   ١١) ـُـ نده : بن مضارع + ـُـ نده 💮 🏎 فت : رونده، خورنده، گوینده، چرنده، خزنده
                                            ١٣) _ گار: بن فعل + گار ___صفت : ماندگار، آفریدگار، سازگار، آموزگار، رستگار
                              ۱۴) ــ چى:اسم + چى     ـــــاسم : قهوهچى، گارىچى، درشكەچى ، معدن چى، پستچى، تلف
                                          ١٥) _ بان : اسم + بان طحم : باغبان، دربان، پاسبان، آسیابان، کشتی بان
                                       ۱۶) _ دان: اسم + دان لسلسم : نمكدان ، گلدان ، قلمدان ، شمعدان ، چينهدان
                                     ۱۷) _ ستان: اسم + _ ستان طلحه : سروستان، قلمستان، گلستان، هنرستان،
                                      ۱۸) _ گاه: اسم + گاه ___اسم : خوابگاه، شامگاه، سحرگاه، دانشگاه، یالایشگاه
                                ۱۹) _زار :اسم + زار _ لهم : لالهزار، چمنزار، گندمزار، ریگزار، بنفشهزار، گلزار، نمکزار
                                      ٢٠) _ ية: اسم + يه ليم / صفت :مجيديّه، جواديّه، مدحيّه، نقليّه، خيريّه

 (۲۱) _ گ: الف) اسم + _ ک
 (۲۱) _ گ: الف) اسم + _ ک

                                         ب) صفت + _ ک _ اسم : زردک، سفیدک، سرخک، سیاهک
                                        ۲۲) _ چه:اسم + چه طلسم : قالیچه ، صندوقجه، کتابچه، دریاچه، بازارچه
```

۲۳) \_ مند (، اومند):اسم+ مند \_ حفقت : ثروتمند، بهرهمند، هنرمند، ارجمند/ برومند، تنومند

۲۵) \_\_ ناک اسم + ناک \_\_\_\_ حمقت : نمناک، غمناک، سوزناک، ترسناک، طربناک

(۲۶) \_ وار / واره اسم + وار / واره \_ \_\_هصفت / قید / اسم : امیدوار، سوگوار، رودکیوار، علیوار، گوشواره، (گوشوار)، جشنواره، ماهواره، غزلواره، نامواره

(۲۷) \_ گين: اسم + گين - حفت : غمگين ، اندوهگين ، شرمگين

۲۸) \_ ين و ينه: اسم / صفت + ين \_\_\_هفت : آهنين ، زرين ، زرينه، رنگين، دروغين، نوين، چوبين، چوبينه

مرکّب: از دو جزء معنادار یا بیش تر تشکیل میشود:مانند: گلاب پاش، مداد پاک کن ،میان وند، سه گوش، شب روان، گل خانه، شاهنامه و ...ئ

وندی - مرکّب: از دو یا چند جزء معنادار و یک و یا دو جزء بیمعنا تشکیل میشود؛ مانند: رنگارنگ، فیلم برداری، بخشبندی و ...

نکته ها: ۱: برای تعیین ساختمان واژه به اجزای امروزی آن ها که زایا و زنده است، توجه می کنیم نه پیشینهٔ آن-ها. بنابراین واژه هایی مانند « تابستان، زمستان، دبستان، ساربان، خلبان، شبان، زنخدان، پارچه، کلوچه، کوچه، مژه، دیوار و... » را ساده به حساب می آوریم.

۲: در واژههای مرکب و وندی مرکب، هیچ جزئئ نمی تواند در میان اجزای تشکیل دهندهٔ واژه قرار بگیرد؛ مثلاً در واژههای خوش نویس، کتابخانه، دانش سرا، دوپهلو... . آوردن گروههای اسمی وابسته دار تنها به این شکل در ست است: خوش نویسها، این خوش نویس، گدام خوش نویس؟ خوش نویس ممتاز» امّا به شکلهای زیر یا مانند آن نمی تواند بیاید: خوشها نویس ، خوش این نویس .

اگر بتوان میان دو جزء، جزء دیگری قرارداد، این امر نشان میدهد که اجزاء از هم جدا هستند؛ مثل : گل سرخ : گلی سرخ ، گلهای سرخ / گل بنفشه : گلهای بنفشه

آموزهٔ دوم: پارادوکس یا متناقضنما

متناقضنما آن است که شاعر یا نویسنده دو مفهوم به ظاهر متضاد را در عین ناسازگاری با هم جمع آورد، به گونهای که وجود یکی دیگری را نقض کند. پارادوکس دو بعدی است؛ یکی متناقض و دیگری
حقیقی و این خود شگفتانگیزی و ایجاز نیز دارد. به تعبیر دیگر، با آشناییزدایی کلام، پدیدههای متضاد
را مجموع میکند و با این روش، کلام از نظر ادبی بلیغ و زیبا و شگفتی آن بیشتر می گردد؛ زیرا خلاف عقل
و منطق است و در عین حال کلامی است شاعرانه، متعالی و حاکی از واقعیت ها. در این بیت حافظ:

یارب به که شاید گفت این نکته که در عالم پرخساره به کس ننمود آن شاهد هر جایی

شاعر شاهد و هر جایی بودن را با رخساره به کس ننمودن یکجا جمع نموده است.

مثالهای دیگر: این قصه عجب شنو از بخت واژگون ما را بکشت یار به انفاس عیسوی

انفاس عیسوی زنده بخش است نه کشنده.

متناقض نما از نظر لفظ و معنا به دو نوع متناقض نمای لفظی و متناقض نمای معنوی تقسیم می شود: الف)متناقض نمای معنوی: در ورای ظاهر عادی و مطابق عرف پذیرفته شده اش، حقیقتی مخالف با ظاهر آن، نهفته است. بنابراین، ارائه این واقعیت ها، چون با عرف و منطق عادی منافات دارد، متناقض به نظر می رسد.

یک قصه بیش نیست غم عشق وین عجب کز هر زبان که می شنوم نامکرر است

ب) متناقض نمای لفظی: که در معنی تناقض وجود ندارد اما در آن الفاظی هست که در یک معنی با هم تناقض دارند و در معنی دیگر متناقض نیستند و تنها یکی از شیوه های آشنایی زدایی و زیبایی آفرینی زبانی است و ربطی به مفاهیم متناقض ندارد. (وحیدیان کامیار،۱۳۷۴)

کشت ما را و دم عیسی مریم با اوست

با که این نکته توان گفت که آن سنگین دل

متناقضنما گاه در یک کلمهٔ مرکب به وجود می آید، مانند: خراب آباد و گاه در ترکیب (ترکیب اضافی یا عطفی ) شکل می گیرد: مجمع پریشانی، حاضر و غیاب و گاه نیز در یک یا دو جمله شکل می گیرد:

که بستگان کمند تو رستگارانند

که با شکستگی ارزد به صد هزار درست

خلاص حافظ از آن زلف تابدار مباد

بکن معامله ای وین دل شکسته بخر

# گنج حکمت

# چنان باش...

خواجه عبدالکریم، [که] خادم خاص شیخ ما، ابوسعید -قدس الله روخهٔ العزیز- بود، گفت: روزی درویشی مرا بنشانده بود تا از حکایت های شیخ ما، او را چیزی می نوشتم. کسی بیامد که «شیخ تو را میخواند». برفتم. چون پیش شیخ رسیدم، شیخ پرسید که «چه کار میکردی؟» گفتم: «درویشی حکایتی چند افخواست، از آن شیخ، مینوشتم.»

شیخ گفت: «یا عبدالکریم! حکایت نویس مباش، چنان باش که از تو حکایت کنند!» <sup>۵۲</sup>

اسرار التوحيد، محمّدين منوّر

# تحليل متن

«حکایت نویس مباش، چنان باش که از تو حکایت کنند»، این خود فلسفهٔ حیات است؛ مونولوگ ِ <sup>۵۳</sup>هر روز و هر ساعت بشر باید باشد. وقتی برای یافتن فلسفهٔ حیات، می پرسیم:

از كجا آمده ام آمدنم بهر چه بود به كجا مي روم آخر، ننمايي وطنم؟

و در پی پاسخ برمی آییم؛ آنچه از سیاحت و کنکاش در اقلیم وجود خود می یابیم، یکی خود همین است که شیخ گفته است. «افخسِبْتُم انما خلقناکم عبثاً» (آیا گمان می کنی که ما شمارا بیهوده آفریده ایم؟!) بیهوده آفریده نشده ایم! اما برای چه آفریده شده ایم؟ پاسخ این است: «لیس للإنسان الّا ما سعی» برای این که به اندازهٔ توانایی و وسع خود بکوشیم. برای عروج انسان، حد و حدودی نیست: «رسد آدمی به جایی که به جز خدا نبیند». اما منظور تلاش آگاهانه کردن است؛ گفتهاند: «یک ساعت تفکر بهتر از شصت سال عبادت است». این چنین کسی می تواند، «نقطهٔ عطف» واقع شود، تا از او حکایت کنند. موضوع تفکر و اندیشه در اسلام از چنان اهمیتی برخوردار است که قرآن یکی از صفات دوزخیان را نداشتن تفکر و تعقل ذکر کرده است؛ «و قالوا لو کنا نسمع او نعقل ما کنا فی اصحاب السعیر»( ملک : آیه ۱۰/ دوزخیان می گویند اگر ما گوش شنوا و عقل بیداری داشتیم در میان دوزخیان نبودیم.)

<sup>۵۲</sup>. نقل از ص ۱۸۷ ج ۱ اسرار التّوحید فی مقامات الشیخ ایی سعید، شفیعی کدکتی، و ص ۲۴۰ اسرارالتوحید فی مقامات الشیخ ایی سعید، به اهتمام ذبیح الله صفا.

۵۱. در اصل احکایت چند.

<sup>&</sup>lt;sup>۵۳</sup>. واژهٔ فرانسوی monologue (هنر) در تثاتر، قسمتی از نمایش که یک هنرپیشه به تنهایی در صحنه ظاهر شود و با خود حرف بزند،



نوشتن نوعی کشف کردن است. «ریموند کارور»



# اهداف درس: آشنایی با روشهای گسترش متن شناخت و درک اهمیت فضاسازی در متن آشنایی با توصیف زمان و مکان در نوشته تقویت توانایی توصیف جزئیات یک موضوع ایجاد علاقمندی و نگرش مثبت نسبت به نوشتن گروهی • توانایی تشخیص عناصر فضاسازی هر متن تقویت توانمندی در به کارگیری عناصر فضاسازی • آشنایی با نمونههای برجستهٔ فضاسازی در آثار نویسندگان توانایی درک مفاهیم شعر • فراهم کردن فرصت دستورزی برای دانش آموزان با شعر گردانی

روش تدریس پیشنهادی

# شش كلاه تفكر

ابداع کننده این تکنیک ادوارد دوبونو (پدر تفکر خلاق) است. در این تکنیک به طور کلی با استفاده از شش سبک فکری نیز یک کلاه شش سبک فکری، موضوع یا مسئله مورد نظر، بررسی می شود. برای هر یک از شش سبک فکری نیز یک کلاه با رنگی مخصوص در نظر گرفته شده است. در واقع رنگ کلاهها نمایان گر طرز تفکر و نگرش افراد می باشد. دوبونو سعی می کند به کسانی که دور هم جمع می شوند، بیاموزد که تک بعدی فکر نکنند و به تفکر خود وسعت دهند و آنگاه به راههای خلاق بیاندیشند و با یک هماهنگی مدیرانه نتایج را طبقه بندی کرده و در تصمیم گیری از آن استفاده کنند.

# روش اجرای تکنیک شش کلاه تفکر

موضوع این درس گسترش متن با استفاده از فضاسازی است؛ به بیان دیگر انتظار داریم دانش آموزان بتوانند با توصیف زمان، مکان و جزئیات فضاسازی مناسبی انجام دهند. برای این منظور از تکنیک شش کلاه تفکر استفاده می کنیم. در این تکنیک شش کلاه با رنگهای آبی، سفید، قرمز، سیاه، زرد و سبز وجود دارد که هر یک سمبل نوعی تفکر است. در این روش افراد با گذاشتن هر یک از کلاهها بر سرشان، سبک فکری شان را براساس رنگ کلاه شان تغییر می دهند.

در اجرای این روش موضوعی را مطرح می کنید و خود به عنوان هدایت کننده بحث کلاه آبی را بر سر گذارید، درواقع کلاه آبی یک نماد برای نقش تفکر شماست.

هنگامی که کسی کلاه آبی را بر سر میگذارد باید به موارد زیر دقت کند.

 رنگ آبی نماد آسمان آبی رنگ است که چتر آن بر همه جا گسترده شده است و کسی که کلاه آبی بر سر خود می گذارد باید بتواند افکار جاری در محیط جلسه را در ذهن خود به جریان درآورد و نظم و تمرکز دهد.  کلاه آبی همچون یک نرمافزار است که تلاش میکند به تفکر کردن جمع، جهت دهد و با برنامهیی مشخص آن را به سرانجام برساند و گویی همچون یک کارگردان تفکر جمع را هدایت میکند.

اکنون بر روی صندلی خود بنشیند و موضوع را بر روی تختهسیاه بنویسید. در نخستین اقدام و با هدایت شما همه دانش آموزان ابتدا باید کلاه سفید را بر سر بگذارند و در مورد موضوع بیان شده بیاندیشند. هنگامی که افراد همگی تصمیم می گیرند با کلاه سفید تفکر کنند باید به نکات زیر توجه کنند:

- هر آن چیزی که از اطلاعات محض در مورد موضوع میدانند بیان کنند. ادوارد دوبونو در این باره می گوید: چنین فردی همچون کودکی است که محتویات جیب خود را بر روی میز خالی می کند.
- هنگامی که کلاه سفید را بر سر می گذارند، نباید به چیزهایی که شامل الهامات، قضاوتهای متکی به تجارب گذشته، عواطف، احساسات و عقاید است، توجه کنند و تنها باید همچون یک رایانه، فقط اطلاعات ارایه کنند.

حال شما باید اطلاعات به دست آمده از دانش آموزان را که به واسطه تفکر با کلاه سفید ارائه شده است جمع بندی کنید. اطلاعات این بخش گزارشی خنثی از دریافتهای حواس است و کاملاً خام است. در اینجا برای گسترش زمان، مکان و فضاسازی دانش آموزان را وارد مرحله بعد کنید تا با گذاشتن کلاه قرمز بر سر، شروع به تفکر کنند. هنگامی که حاضرین می خواهند با کلاه قرمز در مورد موضوع مورد نظر تفکر کنند باید به نکات زیر توجه کنند.

- اجازه دهید احساسات و عواطف بر وجود شما حاکم شده و به زبان درآیند و هرکسی می تواند از
   الهامات و دریافتهای ناگهانی خویش سخن گوید و دیگر نیازی به استدلال نیست.
- هنگامی که از کلاه قرمز استفاده می کنیم از قوی ترین احساسات خود نظیر ترس و نفرت گرفته تا
   احساسات ظریف نظیر تردید و سوءظن باید سخن به میان آوریم و به گفته «دوبونو» باید همچون
   آینه یی شویم که احساسات با تمام پیچیده گیهایش بیان شوند.

پس از اینکه تمام نظرات اعضای جلسه ارایه شد، شما اقدام به جمعبندی تراوشات فکری حاضران کرده و آنگاه به مرحله بعد قدم بگذارید و اجازه دهید حاضران کلاه زرد را بر سر بگذارند.

زرد نماد آفتاب است و آفتاب شروعی برای سازندگی، شادابی و خوشبینی است. گویی هر جا سراغ از خورشید گرفته می شود گرمی زندگی و زایشی دیگر در میان است و تفکر مثبت باید به همراه کنجکاوی و شادمانی و سرور و تلاش برای درست شدن کارها باشد. فرد با گذاشتن کلاه زرد تلاش می کند به نکات ارزشمند و مثبت موضوع بنگرد.

اکنون بار دیگر به جمع بندی نظرات به دست آمده بر اثر کلاه زرد بپردازید، حالا از دانش آموزان بخواهید با گذاشتن کلاه سیاه به جنبه های منفی موضوع نیز توجه کنند. پس از جمع بندی بالا خره به کلاه آخر یعنی کلاه سبز می رسید.

کلاه سبز، کلاه خلاقیت است. سبز، رنگ باروری است و همچون دانه یی است که هنگامی که دردل خاک می روید، روزی به درختی تناور و سرسبز تبدیل می شود.

در پایان شما با نکاتی که در گفتگوها در زمینه فضاسازی و توصیف زمان، مکان و جزئیات شد اشاره می کنید و از دانش آموزان می خواهید همین مطالب را در قالب نوشته در آورند و پیش نویس خود را ارائه دهند.

هدف استفاده از «تکنیک شش کلاه تفکر» گسترش ذهن دانش آموزان درباره موضوع و فضاسازی ذهنی است. متن زیر صبح یک روز مه آلود را در دشتی با سرزمینهای باتلاقی توصیف می کند. خواندن این متن می تواند به فهم بهتر دانش آموزان کمک کند؛ جملات متن به لحاظ زمان و مکان، حال و هوا و جزئیات بررسی شده است.

«صبحی یخزده و بسیار مرطوب بود. نمی که پشت شیشهٔ پنجرهٔ کوچکم را فراگرفته بود این تصور را در من برمیانگیخت که دیوی تمام شب راگریسته و از پنجره به عوض دستمال استفاده کرده است. اکنون نم را که چون تار عنکبوت زمختی بر پرچینی لخت و علفهای لاغر و نزار نشسته بود و خویشتن را از شاخی به شاخهای و از ساقی به ساقهای می آویخت، به خوبی می دیدم. بر هر نرده و دریچه بندی، نمی چسبناک سایه افکنده و مه سرزمینهای باتلاقی چنان غلیظ و انبوه بود که انگشت چوبی روی تیر راهنما که مردم را به روستای ما راهنمایی می کرد (همان راهی که هرگز مورد قبول واقع نمی گردید، زیرا هرگز کسی از آن عبور نمی-کرد)، تا به زیر آن نرسیدم پیدا نبود. سر که بالا کردم و تابلوی راهنما را نگریستم، وجدان زجرکشیده ام پنداشتی هیولایی را دید که مرا به سوی کشتی زندانیان دعوت می نمود.

هنگامی که به زمینهای باتلاقی رسیدم، مه انبوه تر بود و به نظر می رسید که به عوض این که من با اشیا مواجه شوم، آنها با من تصادم می کنند. و این موضوع در وجدان ناراحت من تأثیری بس ناخوشایند داشت. نردهها و پشتهها و تلها از میان مه ناگهان به سویم می جهیدند، گویی به وضوح فریاد می زدند: «آهای این پسربچه کلوچهٔ دیگری را دزدیده، او را بگیرید!» گاوها نیز با همان شیوهٔ غیرمنتظره به سویم می آمدند و همچنان که خیره خیره مرا می نگریستند و از منخرینشان بخار بیرون می دادند، می گفتند: «سلام درد کوچولو!»......»

(آرزوهای بزرگ، دیکنز)

|--|--|--|

|     | *  |    | * | صبحی یخزده و بسیار مرطوب بود.                                                                                                                                             |
|-----|----|----|---|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|     | ds |    |   | نمی که پشت شیشهٔ پنجرهٔ کوچکم را فراگرفته بود                                                                                                                             |
| *   | 49 |    |   | این تصور را در من برمی انگیخت که دیوی تمام شب را گریسته و از پنجره به عوض دستمال استفاده کرده است.                                                                        |
| *   | 4b | *  |   | اکنون نم را که چون تار عنکبوت زمختی بر پرچینهٔ لخت و علفهای لاغر و نزار نشسته<br>بود و خویشتن را از شاخی به شاخهای و از ساقی به ساقهای می آویخت، به خوبی می دیدم.         |
| 188 | 泰  | ** |   | بر هر نرده و دریچه بندی، نمی چسبناک سایه افکنده و مه سرزمینهای باتلاقی چنان<br>غلیظ و انبوه بود که انگشت چوبی روی تیر راهنما که مردم را به روستای ما راهنمایی می -<br>کرد |
|     | 恭  | *  |   | (همان راهی که هرگز مورد قبول واقع نمی گردید، زیرا هرگز کسی از آن عبور نمی کرد)، تا<br>به زیر آن نرسیدم پیدا نبود.                                                         |
| *   |    |    |   | سر که بالا کردم و تابلوی راهنما را نگریستم، وجدان زجرکشیده ام پنداشتی هیولایی را دید<br>که مرا به سوی کشتی زندانیان دعوت مینمود.                                          |
| 7   | *  | *  |   | هنگامی که به زمینهای باتلاقی رسیدم، مه انبوهتر بود و به نظر میرسید که به عوض این<br>که من با اشیا مواجه شوم، آنها با من تصادم می کنند.                                    |
|     |    |    |   | و این موضوع در وجدان ناراحت من تأثیری بس ناخوشایند داشت.                                                                                                                  |
| *   | *  | *  |   | نردهها و پشتهها و تلها از میان مه ناگهان به سویم می جهیدند، گویی به وضوح فریاد میزدند: «آهای این پسربچه کلوچهٔ دیگری را دزدیده، او را بگیرید!»                            |
| *   |    |    |   | گاوها نیز با همان شیوهٔ غیرمنتظره به سویم می آمدند و همچنان که خیره خیره مرا می -<br>نگریستند و از منخرینشان بخار بیرون می دادند، می گفتند: «سلام درد کوچولو!»            |

#### كاربرك شمارة يك

# گسترش موضوع با توصیف زمان و مکان

طرح موضوع: زنگ ورزش است. در حیاط مدرسه حادثهای برای یکی از دوستانتان روی میدهد قبل از پرداختن به شرح ماجرا زمان و مکان حادثه را با ذکر جزئیّات توصیف کنید.

الف: توصيف زمان حادثه:

ب: توصيف مكان حادثه:

فضاسازی در نوشته فضای کلاس و حال و هوای دانشآموزان را قبل از برگزاری یک امتحان توصیف کنید.



جهت تفهیم بهتر عناصر فضاسازی میتوان نمونههایی از آثار نویسندگان بزرگ را در کلاس خواند و عناصر فضاسازی آنها را تحلیل کرد.

نمونهٔ توصیف مکان و زمان

آخرهای تابستان آن سالها در خانهای در یک دهکده زندگی می کردیم که در برابرش رودخانه و دشتی و بعد کوه قرار داشت. در بستر رودخانه ریگها و پارهسنگها، زیر آفتاب، خشک و سفید بود. آب زلال بود و نرم حرکت می کرد و در جاهایی که مجرا عمیق بود، رنگ آبی داشت. نظامیها از کنار رودخانه در جاده می گذشتند و گرد و خاکی که بلند می کردند روی برگهای درختان می نشست تنهٔ درختها هم گردوخاکی بود آن سال برگها زود شروع به ریختن کرد و ما می دیدیم که قشون در طول جاده حرکت می کرد و گردوخاک برمی خاست و برگها با وزش نسیم می ریخت و سربازها می وفتند.

دشت سرشار از محصول بود و باغهای میوهٔ فراوان داشت و در آن سوی دشت کوههای قهوهای رنگ دیده می شد در این کوهها جنگ بود و ما شبها برق توپها را می دیدیم در تاریکی، مثل رعد و برق بود، ولی شبها سرد بود و هیچ نشانهای از آمدن طوفان نبود. گاهی در تاریکی، صدای سربازها را که از زیر پنجره می گذشتند، می شنیدیم. شبها آمدوشد زیاد بود و قاطرهای زیادی بودند که در هر لنگهٔ خورجینشان یک صندوق مهمّات بود. کامیونهای خاکیرنگ که آدم بارشان و کامیونهای دیگری که روی بارشان برزنت کشیده شده بود و آهسته تر حرکت می کردند.

(وداع با اسلحه، ارنست همینگوی) 💎 🦳

#### نمونهای از فضاسازی و پرداختن به جزئیّات:

چراغ زرد کهربایی روشن شد. اتومبیلهایی که جلوتر از بقیّه بودند پیش از قرمز شدن چراغ، سرعت خود را افزایش دادند و سریع عبور کردند در خطکشی عابر پیاده، چراغ سبز روشن شد مردمی که منتظر ایستاده بودند قدمزنان از روی خطهای سفید آسفالت سیاه گذشتند و به آن طرف خیابان رفتند .

رانندهها بی صبرانه کلاچ را زیر پای فشار می دادند و ماشینها، حاضریراق، مثل اسبهایی بی قرار که در انتظار ضربهٔ شلّق باشند، عقب و جلو می رفتند. عابرین از عرض خیابان رد شده اند امّا چراغی که باید به ماشین-ها اجازه حرکت بدهد هنوز چند ثانیه ای معطّل می کند.

بالأخره چراغ سبز شد، ماشینها مثل برق راه افتادند؛ امّا آن وقت بود که معلوم شد همهٔ ماشینها تیز و فرز نیستند؛ ماشینی که اوّل خط وسط ایستاده، تکان نمی خورد؛ لابد عیبی پیدا کرده: پدال گاز دررفته، دنده گیر کرده، بنزین تمام کرده و... .

این چیزها تازگی ندارد گروه بعدی عابرین پشت خطکشی جمع شدهاند میبینند که رانندهٔ ماشین که حرکت نمیکند، از پشت شیشهٔ جلو دستهایش را تکان میدهد و ماشینهای پشت سر، بیامان بوق میزنند.
(کوری، ژوزه ساراماگو)



# شعرگردانی

شعرگردانی همچون حکایتنگاری و مثل نویسی شگردی برای نوشتن است. گستردگی، عمق، غنا، خیال انگیزی و تفکّرزایی موجب گشته است که شعرگردانی در میان سازههای نوشتار، اهمیّت و ارزش بیشتری داشته باشد. در شعرگردانی، هدف فقط بازگردانی شعر و تبدیل آن به زبان نثر نیست. بلکه باید به آن به عنوان یکی از راههای گسترش نوشته و فضاسازی نگریست.

#### مراحل شعرگردانی

۱- تأمّل: در این مرحله دانش آموزان با تلفّظ و معنای واژگان شعر آشنا میشوند و در حد معنای ظاهری، آن را شناسایی میکنند.

۲- ادراک و کشف: در این مرحله دانش آموزان به درک اجزای متن می رسند و هسته معنایی شعر را کشف می کنند به عنوان نمونه، هستهٔ معنایی بیتی که در شعر گردانی درس دوم آمده «انتظار» است:

ابری که در بیابان بر تشنهای ببارد»

«دیدار یار غایب دانی چه ذوق دارد؟

۳- پرورش و گسترش معنا: در این مرحله دانش آموز هستهٔ معنایی را که در مرحله قبل کشف کرده است؛ گسترش میدهد. برای پرورش و گسترش هستهٔ معنایی شعر می توان از روشهای: پارش فکری، خوشه سازی، جانشین سازی، تضالاً معنایی و....

# نمونة شعر كرداني

ابری که در بیابان بر تشنهای ببارد

دیدار یار غایب دانی چه ذوق دارد؟

#### «انتظار»

جهان پر از خشونت و شقاوت است. ظلم و ستم همه جا رخنه کرده است. این روزها جهانیان بیش از پیش دنبال مهرورزی و مهربانی هستند. جهان تشنهٔ عدالت است و چشم به راه منجی موعود که بیاید و عدالت و رحمت را در پهنهٔ گیتی بگستراند. «بیا که میرود این شهر رو به ویرانی».

#### درس ينجم

# پروردهٔ عشق ۵۴

شد چون مّه لیلی آسمان گیر ده درماند ۷ پیر به کار او سخت هریک شده چاره ساز با او در چاره گری زبان کشیدند ۱۵ کز کعبه گشاده گردد این در محراب ۲ زمین و آسمان اوست

چون رایت عشق آن جهان گیر
برداشته دل ز کار او، بخت محد
خویشان، همه در نیاز با او
بیچارگی ورا ۵۸ چو دیدند
گفتند به اتفاق ، یک سر
حاجت گه جملهٔ جهان اوست

عشق مجنون نيز به سان ماه، علم خود را به نشانهٔ تسخير جهان برمي افرازد.

وَرا: از عَوانی مر وَرا آزاد کن / آن چنان که شادم، اورا شاد کن (مثنوی معنوی ۴/ ۵۷) وَی: ما که واپس ماند ذرات وَیهم / در دو عالم آفتابی بی قییم (مثنوی معنوی ۲/ ۱۱۱۰)

(فَيُّ: مخفَّف فَيئ به معنى سايه)

مرورا؛ تا فهم مرو را تصور كند يا چيزى برو دليل كند» (ديوان ناصر خسرو، رساله، ۵۵۷)

<sup>۵۹</sup>. فلمرو فکری: بستگان وفتی درماندگی پدر را مشاهده کردند رای چاره جویی به گفت و گو پرداختند. / فلمرو ادیی زبان کشیدند: کنایه از این گه سخن گفتند.

<sup>&</sup>lt;sup>۵۴</sup>. این درس پیش از این با عنوان «کز کعبه گشاده گردد این در» در کتاب ادبیات فارسی ۱ آمده بود. <sup>۵۵</sup>. قلمرو ادبی: مّه: استعاره از جمال و کمال لیلی./«لیلی» با توجه به آسمان و مه، ایهام تناسب زیبایی آفریده: ۱ – لیلی (معشوق مجنون) ۲ – لیل (شب). / قلمرو فکری: تصویری را که شاعر از قبل این آرایه ها و چینش درست آنها آفریده، می توان بدین گونه توصیف کرد: ماه، در شب، بر جهرهٔ آسمان طلوع می کند و گسترهٔ آسمان را نورانی می کند (تسخیر می کند)

<sup>.</sup> فلمرو زبانی: نهاد جمله، «بخت» است./ فلمرو فکری، یعنی بخت، دل از کار او برداشته.

<sup>&</sup>lt;sup>۵۷</sup>. <mark>قلمرو زبانی</mark>:با توجه به قرینهٔ «برداشته» که صفت مفعولی است به نظر «درمانده» مناسب باشد. در نسخهٔ چاپ امیرکبیر نیز، «درمانده» آمده است/.قلمرو فکری؛ پدر نیز در کار عشق او به شدت در مانده شده بود.

<sup>&</sup>lt;sup>۵۸</sup>. قلمرو زبانی:ورا: وُرا، وِرا (وِی را)، وَرا (وَی را).

<sup>&</sup>lt;sup>۶۰</sup>. ق<mark>لمرو زبانی: م</mark>حراب: قبله گاه، جای ایستادن پیش نماز در مسجد. / قلمرو فکری: کعبه محل بر آورده شدن همهٔ جهانیان و عبادتگاه همهٔ مردم است.

اشتر طلبید و محمــل آراست ۱۹ بنشاند چــو ماه در یکی مهـد ۲۳ چون کعبه نهاد حلقه در گوش ۳۲ بشتاب که جای چاره سازی است ۳۶ تــوفیق دهـم بــه رستگاری ۵۵ آزاد کــن از بــلای عشقـم ۳۶ اول بگــریست پس بخنــدید در حلقهٔ زلف کعبـه زد دست ۶۷ کـامروز منم چـو حلقه بر در ۸۸ این نیست طــریق آشنــایی

چون موسم حج رسید برخاست فرزند عرزند عرزند را به صد جهد آمد سوی کعبه، سینه پُرجوش گفت ای پسر این، نه جای بازی است گو یسارب ازین گراف کاری دریاب کسه مبتلی عشقم مجنون چو حدیث عشق پشنید از جای چو مار حلقه برجست می گفت، گرفته حلقه در بر گویند ز عشق کسن جدایی

10

<sup>۶۱</sup>. قلمرو زبانی:محمل: کجاوه/چون: حرف ربط،/ فلمروفگری: وقتی که ایام حج فرا رسید. پدر مجنون حرکت کرد و شتری فراهم ساخت و کجاوهای بر آن نهاد.

<sup>&</sup>lt;sup>۶۲</sup>. قلمرو زبانی:صد جهد و یکی مهد : ترکیب وصفی/ مهد:کجاوه / قلمرو فکری: در، فرزند عزیز خود را با تلاش بسیار و به زیبایی ماه در کجاوه نشاند. قلمرو ادبی: چو ماه: تشبیه

<sup>&</sup>lt;sup>۶۲</sup>. قلمرو ادبی: در کعبه، حلقه ای دارد و شاعر در دنیای خیال خود، کعبه را مانند غلامی می داند که حلقه بر گوش دارد به نشانهٔ بندگی و تسلیم بی چون و چرا در برابر ارادهٔ پروردگار خود،/ قلمرو فکری، پدر مجنون تیز چون کعبه، بنده وار به حق متوسّل شد.

ft. قلمرو فكرى: پدر به مجنون گفت: فرزندم اين جا محل تفريح نيست و تلاش كن تا چاره اى براى درد خود بيابى.

<sup>&</sup>lt;sup>54</sup>. قلمرو زبانی: بیت دارای چهار جمله است./ «م» در دهم نقش متممی دارد. (به من توفیق بده) قلمرو فکری: فرزندم بگو پروردگارا مرا از این کار بیهوده، عشق ورزی، نجات بده و توفیق رستگاری تصیب کن..

۶۴. قلمرو زبانی: م در مصرع اول مخفف فعل ربطی است و در مصرع دوم نقش مفعولی دارد. / قلمرو فکری: کعبه خدایا نجاتم بده که اسیر عشق شدم و بلای عشق مرا در بند کشیده است و مرا نجات بده.

<sup>&</sup>lt;sup>۶۷</sup>. قلمرو زبانی: حرف اضافه، ادات تشبیه./ قلمرو ادبی:تشبیه :چو مار حلقه/ اضافهٔ استعاری : زلف کعبه. / قلمرو فکری: مجنون مانند مار حلقه زده ای برخاست و حلقهٔ در خانهٔ خدا را به دست گرفت.

<sup>&</sup>lt;sup>54</sup>. قلمرو ادبی: بیت دو قافیتین دارد. / چو حلقه بر در: تشبیه/ حلقه در بر گرفتن: کنایه از متوسل شدن. / بر و بر : جناس تام / قلمرو فکری: من امروز تسلیم و بی ارادهام و حرکت و جنبش من به دست توست و از تو یاری می خواهم.

جز عشق مباد سرنوشتم وانگه به کمال پادشاییت <sup>۱۹</sup> کان مانم کاند اگرچه من نمانم عاشق تو از این کنم که هستم <sup>۱۷</sup> بستان و به عمر لیلی افازای <sup>۷۲</sup> کاین قصه شنید، گشت خاموش <sup>۷۲</sup> دردی نه دوا پاند و ارد <sup>۷۲</sup> دردی نه دوا پاند و ارد <sup>۷۲</sup>

پروردهٔ عشق شد سرشتم

یراب به خدایی خداییت

کر عشق به غایتی رسانم ۲۰

گرچه ز شراب عشق مستم

از عمر من آنچه هست بر جای

می داشت پدر به سوی او گوش

دانست کیه دل اسیر دارد

لیلی و مجنون ۷۵، حکیم نظامی گنجه ای

# درنگی کوتاه در متن

- عشق قدر تمند است.
- عشق می تواند ارادهٔ خلل ناپذیری در انسان به وجود آورد.
  - عشق گزاف کاری نیست، توانمندسازی خود است.
- عشق استغنا و بینیازی است و نیاز به صاحب عشق که نخست بذر محبت را او، در دل آدم کاشت.
- در دورهای که صنعت و تکنولوژی به ظاهر جایی برای عشق نگذاشته است، این قصه، اتفاق شیرینی
   را در اقلیم وجود دانش آموز رقم می زند.

۴۹. قلمرو زبانی: بیت دارای سه جمله است.فعل در جملهٔ دوم و سوم به قرینهٔ معنوی حذف شده است.[سوگند می دهم]. /قلمرو فکری: برور دگارا تو را به مقام خداوندیت قسم می دهم.

<sup>· .</sup> قلمرو زبانی:«م» در «رسانم»، مفعول است. (جهش ضمیر)/ ماند: مضارع التزامی( بماند).

<sup>&</sup>lt;sup>۷۱</sup>. قلمرو ادبی: مست و هست: جناس ناهمسان اختلاقی./ اضافهٔ تشبیهی: شراب عشق ،/ قلمرو فکری: مرا در راه عشق به نهایتی از عشق ارزشمند برسان که عشق بماند هر چند که من نباشم.

۲۰. قلمرو زبانی: بستان و افزای: فعل امر / قلمرو ادبی: تضاد: بستان و افزای .

<sup>&</sup>lt;sup>۷۲</sup>. قلمرو ادبی: سوی کسی گوش داشتن: کنایه از شنیدن/ خاموش گشت: کنایه از ساکت شد./ قلمرو فکری، پدر که به رازها و نیازهای عاشقانه مجنون گوش می داد، ساکت شد.

۲۲. قلمرو زبانی: «نه» نفی برای تأکید آمده است. / قلمرو فکری: فهمید که دل مجنون اسیر عشق است و درد عشق درمان دارد.

٧٥. ن.ک. کليات خمسة نظامي گنجه اي، ۴۸١.

در دوره ای که عشق هم هوسی بیش نیست، قصهٔ ما ظرایف و دقایقی شیرین را به تماشا و ادراک
 می گذارد؛ و آخرِ این قصه، خارخاری است که می کاود اندرون خواننده و شنوندهٔ مارا که نه، عشق چیز دیگری است.

... 0

#### آگاهیهای فرامتنی

مرجع اساسی داستان لیلی و مجنون در درجهٔ اوّل کتب تاریخ ادبیات است که از آن میان باید از کتبی چون الشّعرو الشّعراءابن قتیبهٔ دینوری (ف ۲۷۶ هـ . ق) و کتاب الاغانی ابوالفرج اصفهانی (ف ۳۵۶ هـ . ق) و التبیین، الفهرست ابن ندیم، معاصر ابوالفرج، نام برد. جاحظ نیز در آثار خود از جمله: رسائل جاحظ، البیان و التبیین، کتاب الحیوان، تا اندازهای به این موضوع پرداخته است. به علاوه از آثاری که به شرح احوال دلباختگان و عشّاق پرداخته اند کتاب الزُهرهٔداوود ظاهری (ف ۲۹۷ هـ .ق)، مصارع العشّاق ابن سّراج (ف ۴۱۸ هـ .ق) و مجنون را در آثارشان یاد کردهاند از جمله مبرد (م ۲۸۵ هـ ق) درالکامل، وشّاء (م۳۲۵ هـ ق) در کتاب الموشی، ابن عبد را در آثارشان یاد کردهاند از جمله مبرد (م ۳۵۶ هـ ق) درالکامل، وشّاء (م۳۲۵ هـ ق) در کتاب الموشی، ابن عبد را در آثارشان یاد کردهاند از جمله مبرد (م ۳۵۶ هـ ق) درالامالی و جغرافیدانانی چون البکری (م ۴۸۷ هـ ق) یاقوت حموی و تاریخنگارانی چون کُتُبی (م ۴۸۲ هـ ق) درفوات الوفیات و ... باید نام برد. گفتنی است. حکایت قصّه مجنون اثر ابوبکر والبی، تنها زندگینامهٔ موجود شرق دربارهٔ این داستان است. (احمد نژاد، ۱۳۷۸: ۳۳ ـ ۳۰؛ نیز ر. که سجادی، ۱۳۷۲: ۱۳۳ ـ ۳۰؛ نیز ر. که سجادی، ۱۳۷۲: ۱۳۳ ـ ۳۰؛ نیز ر. که بیار در ۱۳۷۰ شدی (م ۱۳۷۰)

هویّت مجنون: در ادب عربی فراوان بوده اند شاعرانی که خود، داستانهای عشقی شورانگیز داشته و از آن در اشعارشان سخن گفته اند و نام یا لقب معشوق را ذکر کرده اند، امّا این شاعران نام و نشانی مشخص و شناخته شده دارند و وجود آنها قطعی و محرز است، ولی مجنون چنین نیست. در مورد نام مجنون و هویّت او و داستان عشق ورزی او، روایات گونه گون و متناقضی نقل شده است. ابوالفرج اصفهانی در الاغانی خود در مورد هویّت مجنون سکوت نموده است؛ امّا از مقایسه روایتهایی که نقل کرده است چنین بر می آید که اگر مجنون، حقیقت تاریخی هم داشته باشد و داستان او نیز ساختگی نباشد دست کم در بارهٔ وی مبالغهٔ فراوانی شده است. (غلامرضایی، ۱۳۷۰: ۱۳۲۰ ـ ۲۲۱). امّا آنچه مسلّم است اینکه در جزیرهٔ العرب در دورهٔ مورد نظر ما تعدادی از شاعران به مجنون ملقّب بوده اند و این لقب دامنهٔ معنایی گسترده ای داشته و ابوبکر والبی نیز که گردآوری کنندهٔ اشعار مجنون است؛ این مطلب را تأیید کرده است. (حمد نژاد، ۱۳۷۸: ۱۳۷۸)

محدودهٔ زمانی و مکانی داستان: محدودهٔ زمانی و مکانی داستان لیلی و مجنون هم به درستی مشخّص نشده است. ولی این نکته مسلّم است که تاریخ مرگ مجنون در آثار مورّخان و لغویان به خصوص متأخّرین تگرار شده است. پارهای از این تاریخها گمان صرف است ولی بیشتر آنها به دورهای مشخّص و نه چندان طولانی اشاره دارند. نزدیک ترین این تاریخها به واقعیّت، تاریخهایی هستند که با سالهای ۶۵ تا ۸۰ هجری مطابقت دارند. برخی نیز گوشههایی از حوادث داستان مجنون را گاه تا روز خلافت عبدالملک و گاهی به دورهٔ مروان بن حکم،

حکمران مدینه و خلیفهٔ خشن، نسبت میدهند. (همو: ۵۴). در آثار عربی مربوط به مجنون از دو شخصیت تاریخی مشهور؛ یعنی عمر (محمد) بن عبدالرحمن بن عوف (م ۳۱ هـ. ق) و نوفل بن مساحق عامری (م ۸۷ هـ. ق) یاد شده است. اولی یکی از صحابه رسول خداست و نوفل مأمور گردآوری صدقات مدینه معرفی شده است که دردورهٔ عبدالملک مروان معزول شده است. این دو در داستان لیلی و مجنون در راه جلب رضایت قبیلهٔ لیلی برای ازدواج دخترشان با مجنون تلاشهای بی حاصلی کردهاند. این مطالب ما را به این نتیجه می رساند که مجنون مورد نظر ما به احتمال بسیار زیاد حدود سال ۸۰ هجری از دنیا رفته است و یا دست کم باید تاریخ زندگی او را بی هیچ ابهامی به همین سال ها محدود دانست.حقیقت دیگری که همهٔ منابع آن را تأیید می کنند؛ انتساب مجنون به قبیلهٔ بنی عامر است. این قبیله، تیرهای از «هوزان» بوده است که در شمال جزیرهٔ العرب می زیسته اند. محل زندگی و رفت و آمد عامریان سرزمین گستردهای بود که از حجاز تا نجد را شامل می شده است؛ این پهنه، از غرب به دریای سرخ، از شرق به یمامه، از جنوب به ثقیف (بین مکه و طائف) می پیوست. همجوار عامریان بوده و انگیزهٔ آمدن عاملان خراج را از مدینه به این سرزمین توجیه پذیر می نماید.(احمد نژاد، همجوار عامریان بوده و انگیزهٔ آمدن عاملان خراج را از مدینه به این سرزمین توجیه پذیر می نماید.(احمد نژاد، همجوار عامریان بوده و انگیزهٔ آمدن عاملان خراج را از مدینه به این سرزمین توجیه پذیر می نماید.(احمد نژاد، ۱۳۷۸ مدرد)

تاریخ رواج داستان مجنون: در مورد زمان پیدایش و رواج داستان مجنون نیز گفتنی است که مجنو<mark>ن تا</mark> روزگاری دراز درمیان عاشقان رمانتیک گروه خود شهرت چندانی نداشته است. در شعر شاعران همعصر او نام عشّاقی که ضربالمثل بودهاند، آمده است ولی نامی از مجنون در میان آنها نیست و بیشتر معاصران مجنون از عاشقان نامدار قدیم چون مرقش، عبدالله بن عجلان نهدی و ... نام بردهاند. در روزگار اموّیان هم مجنون شهرتی نداشته و مقام نخستین را در میان نام آوران عشق عذری و پاک، عروه بن حزام در اختیار داشته است. در اوایل عصر عباسی هم به رغم افزایش عاشقان برجسته، همچون گذشته نام مجنون در میان آنها دیده نمی شود و بیشتر شاهد اسامی «عروه وعفرا» و «لبنی و قیس بن ذریح»و نیز یاد معشوقی لیلی نام هستیم که به سبب رثایش در سوگ «توبه بن حمیر» نامدار شده بوده است. امّا هنوز از «لیلی» محبوب مجنون نامی در میان نیست. در آثاری چون الحماسه ابوتمام (ف ٢٣١) و طبقات الشغرا جمحي (ف ٢٣١ هـق) نيز جستجوي نام مجنون كاري بيهوده است. از آنجا که بخش عمدهٔ شعرهای مجنون متعلّق به عصر اموی است، گمنامی مجنون را تا پایان قرن سوم به دلیل عدم شهرت او در میان شاعران و عدم شهرت داستان *لیلی و مجنون* باید دانست. در نیمهٔ اوّل قرن سوم به هجری گرایش به سوی قصههای گزیده از مجنون پدید آمد. این قصّهها به علّت کوششهایی که در شرح و تفسیر پارهای از قصاید می شده، شروع به گسترش کردند و قصاید ساختگی و مربوط به شاعران دیگر نیز بر آنها افزوده می شد تا اینکه در آغاز قرن چهار هجری اندکی قبل از عهد مقتدر (۲۹۵ تا ۳۰۰ هجری) برخی از روایات تدوین شده از حکایات مجنون و لیلی در نتیجهٔ افزایش رغبت دربار عباسی به این روایات شهرت یافت و سپس بر گسترش تدریجی آن افزوده می شود. در اواسط این قرن ابوالفرج اصفهانی (۲۸۴ -۳۵۶ هـق) داستان عشق لیلی و مجنون را در کتاب الاغانی به تفصیل تمام با همهٔ روایات گوناگون آن نقل کرد و در حقیقت علّت شهرت فراوان این داستان در کشورهای عربی و نیز در میان ادیبان و شاعران ایرانی مطالب همین کتاب الاغانی بوده است و می دانیم که سبب شهرت الاغانی در ایران، توجّه خاص وزیر معروف آل بویه، صاحب بن عبّاد (ف ۴۸۵ هـق) به این کتاب بوده است.(سجادی، ۱۳۷۲: ۲۰۵/۱۲) به هر حال در اواسط قرن چهارم مؤلّف اغانی، روایات و اخبار لیلی و مجنون را تدوین کرد و این کاری بود که تشخیص نخستین روایت قصّه را برای ما ممکن ساخت. پس از این روایت مشهور و مفصّل از قصّهٔ مجنون و لیلی، هیچ شرحی جز کتاب ابوبکر والبی (گردآوری کننده اشعار مجنون) تا پیش از قرن پنجم هجری در زبان عربی دیده نمی شود. گفتنی است که صاحب کتاب الفهرست نیز که کتاب خود را اندکی پس از الاغانی تألیف کرده است و یکی از فصول کتاب خود را به اسامی عشآق دورهٔ جاهلیّت و اسلام، اختصاص داده از مجنون هم نام پرده است. بنابراین از این تاریخ به بعد نام مجنون را هم در ردیف عشآق دیگر می بابیم. (احمدنژاد، ۱۳۷۸: ۹۴ -۹۳) بدین ترتیب مجنون، پیوسته جای نخست را به خود اختصاص می دهد و پس از گذشت یک قرن به برکت وجود نظامی در ادبیات چهرهٔ درخشانی می بابد که هیچ اختصاص می دهد و پس از گذشت یک قرن به برکت وجود نظامی در ادبیات چهرهٔ درخشانی می بابد که هیچ پس از طی مراحلی از شخصیّتی به کلی مجهول به شخصیّتی که در عشق عذری و پاک مقام نخست را دارد پس از طی مراحلی از شخصیّتی و صوفیانه گردیده است. (ن.ک؛ بررسی و مقایسهٔ تحلیلی و مجنون نظامی و روایت های عربی، فضل الله رضایی اردانی، مجلهٔ ادبیات فارسی و زبان های خارجه، دورهٔ ۱شمارهٔ ۱، بابیز ۱۳۹۱)

# کارگاه درس پژوهی

# واج، هجا، صامت و مصوت

واج: واج عبارت است از کوچک ترین واحد صوتی بیمعنی زبان که می تواند تغییری در معنا ایجاد کند.

مانند: ام ای از ا در «میز» و ارای از ا در «ریز»

واجها به دو دسته تقسیم می شوند: صامت و مصوّت (صدا دار)

صامت: صامت به آن گروه از آواهای گفتاری گفته میشود که در ادای آنها جریان هوا پس از گذشتن از نای گلو بر آثر مانعی متوقف میشود و با فشار بیرون می آید. تعداد صامت ها در زبان فارسی ۲۳ تا است که عبار تند از:

(ء ، ع)ب، پ، ( ت ، ط )،( ث، س ،ص)، ج، چ (ح، ه)، خ، د، ( ذ، ز ،ض ، ظ)، ر، ژ، ش، ( غ ، ق )، ف، ک، گ، ل، م، ن، و، هـ ، ی. مصوّت: آوایی است که با لرزش تارآواها از گلو بیرون می آید و هنگام ادای آن دهان گشاده می ماند، چنانکه جریان هوا می تواند از گلو تا لب آزادانه بگذرد. در زبان فارسی امروز شش مصوّت وجود دارد:

aui « و ی

کوتاه «- - - » a e o

برخی از نشانهها یعنی حروف، گاه نشانهٔ صامت است و گاه نشانهٔ مصوت. آنها عبارتند از: ۱، و، هـ ، ی.

# الله توجه:

#### «نشانهٔ «۱» (الف):

- ✓ اگر در آغاز کلمه بیاید، واج صامت همزه را نشان میدهد و با یکی از مصوتها همراه میشود(درزبان فارسی هیچ کلمهای با مصوت آغاز نمیشود.)؛مانند: «ابر،امین، ایراد، اوامر و...»بنابراین «آ، ا، اُ»دو واج اند:صامت همزه(ه)+ مصوت.
  - ◄ اگر در وسط یا پایان کلمه قرار بگیرد، نشانهٔ مصوت« ا»خواهد بود؛ مانند: سایه،ماناو...
  - ◄ گاهی کرسیای برای تنوین نصب قرار می گیرد؛مانند: فوراً، معمولاً و مثلاً (نه صامت است و نه مصوت )
     \*نشانه « و » :
    - ✓ این نشانه می تواند در میان و پایان کلمه ها نشانهٔ مصوت «و» باشد؛ مانند :زور، مو و... .
    - ✓ در آغاز و میانه و پایان می تواند نشانهٔ صامت «واو»باشد؛ مانند: وسعت، گیوه، ناو و... .
      - ✓ دربرخی کلمه ها نشان مصوت کوتاه « "» است؛مانند:تو،دو و... .
- ✓ لغت نویسان گذشته «و» را در «خور» نوعی «واو معدوله» نامیدهاند. واو معدوله امروز فقط در نوشتن باقی مانده است و در تلفظ شنیده نمی شوند؛مانند: خوار،خواب، خواستن.
- ✓ کاربرد دیگر این نشانه «و»آن است که نه صامت است نه مصوت،بلکه کرسی همزهٔ کلمههای عربی «
   مؤذن،مؤمن و... » است.

#### «نشانه «ه\_»:

- ✓ این نشانه که آن را با نامهای گوناگون از جمله «های دو چشم» و «های هَوَز» میخوانند؛ در خط فارسی به شکلهای مختلف نوشته می شود، می تواند در آغاز،میانه و پایان کلمه نشانهٔ صامت باشد؛مانند؛ هنر،مهر،نگاه
- ✓ در پایان کلمه، نشانهٔ مصوت کوتاه است در این صورت آن را «های بیان حرکت» می گویند؛مانند؛خانه،شانه

#### «نشانهٔ «ی.»:

✓ این نشانه که در آغاز کلمه به صورت« یـ» و در وسط به صورت « ـیـ »و در پایان به صورت «ی»نوشته می شود،

- در میان و پایان کلمه می تواند نشانهٔ مصوت بلند « ی» باشد؛مانند: شیراز،گیلانی و... .
- ✔ نشانهٔ واج صامت نیزاست،در این صورت در آغاز، میانه و پایان کلمه می آید؛مانند:یاس،آید،جای و... .
  - ✓ در کلمههای عربی به جای نشانهٔ مصوت بلند ā نیز به کار می رود؛ عیسی، یحیی و... .

# 2 محا جست ؟

هجا از ترکیب واجها؛ یعنی صامت و مصوت پدید می آید. هر هجا تنها یک مصوت دارد اما می تواند یک یا دو صامت داشته باشد. هر هجا را با یک خط عمود « » از یکدیگر جدا می کنیم.

# آموختن چند نکته ضروری است:

- ✓ در واجنگاری تنها به نوشتن واجهایی میپردازیم که تلفظ میشوند ولی نوشته نمی شوند.مانند: خویش
   (خیش) خواب (خاب) خورشید (خرشید) و ... .
  - ✔ هر واج را با / / نشان می دهیم. / ب /
  - ✓ اؤلین واج در تمام ترکیبها صامت است.
  - ✓ دومین واج در تمام ترکیبها مصوت است.
  - ✓ سومین و چهارمین واج همواره صامت است.
  - ✓ هیچ واژهای در الگوهای هجایی با مصوت شروع نمی شود.
- ✓ دو مصوت در هیچ الگویی کنار هم دیده نمی شوند و در زبان فارسی هم نشینی دو مصوت در کنار هم امکان پذیر نیست.
  - ✔ هر هجا تنها یک مصوّت دارد. تعداد هجا = تعداد مصوّت
    - ✓ هر هجا با یک خط عمود | جدا می شود .
  - ✓ هر هجای فارسی حداقل دو واج و حداکثر چهار واج دارد.
  - ✓ باید توجه داشت که واج با حرف متفاوت است. حرف صورت مکتوب واج است و واج صورت ملفوظ
     حرف.
  - ✓ آدر ابتدای برخی واژهها مانند آسمان ، آباد همیشه دو واج هستند. مانند: «أ= اء/ صامت + ۱۱ / مصوت= ۲ واج

برای یافتن نوع و تعداد واجها، بهترین و ساده ترین راه استفاده از الگوی هجایی و یا در واقع استفاده از محور جانشینی است. باید با توجّه به الگوهای ارائه شده، واجها را جانشین یکدیگر نماییم تا به این وسیله امکان تشخیص نوع واج ممکن شود. در زبان فارسی هیچگاه صامت جانشین مصوّت و یا بر عکس مصوّت جانشین صامت نمیشود؛ پس تمام واجهایی که جای اوّلین واج را اشغال میکنند، قطعاً صامت و واج دوم مصوّت و واجهای سوم و چهارم صامت خواهند بود. واج نگاری چند واژه آموزش داده میشود :

«دو» (بن مضارع دویدن) = اد ا ـ ً ا و ا صامت+ مصوت + صامت «رو» (بن مضارع رفتن) =/ر ا ـ ا وا صامت+ مصوّت + صامت «نو» (تازه)= /ن / أ / و / صامت+ مصوّت + صامت «كى» (چە وقت) = 1 ك 1 ـ 1 ي صامت+ مصوت + صامت «ني» (نوعي ساز) = / ن / \_ / ي / صامت+ مصوت + صامت «شُبه» (شباهت ) = اش ا ـُـا الْبارَاه ا صامت+ مصوت صامت + مصوت + صامت صامت+ مصوت طامت+ مصوت «سايه»= اس/۱۱ لي ا – ا صامت + مصوّت +صامت صامت + مصوّت +صامت «لؤلؤ»(مرواريد)= / ل/-ً / و / / ال/- / و /

(ر.ک: همگام با زبان فارسی ۳(رشتهٔ ریاضی و فزیک و علوم تجربی)،نجاتی و دیگران، ۱۳۹۵،انتشارات مدرسه،۱۱-۱۳)

#### گنج حکمت

#### مردان واقعى

یکی از کوه لُکام به زیارت «سَری سَقَطی» \* آمد. سلام کرد و گفت: فلان پیر از کوه لُکام تورا سلام گفت. سری گفت: وی در کوه ساکن شده است؟ بس کاری نباشد. مرد باید در میان بازار مشغول تواند بود، چنان که یک لحظه از حق تعالی غایب نشود.

تذكرة الاوليا، عطّار

# تحليل متن

این متن را می توان در کنار متن دیگری از «اسرار التّوحید» دید که در کتاب «زبان و ادبیات فارسی پیش دانشگاهی» آمده است. حکایت این است:

«شیخ ما را گفتند: که فلان کس بر روی آب می رود. گفت: سهل است چُغْزی و صَعوه ای نیز بر روی آب می رود. گفت: سهل است چُغْزی و صَعوه ای نیز بر روی آب می رود. گفتند: فلان کس در یک لحظه از شهری به شهری می رود. شیخ گفت: شیطان نیز در یک نفس از مشرق به مغرب می رود. این چنین چیزها را چندان قیمتی نیست، مرد آن بود که در میان خلق بنشیند و برخیزد و بخورد و بخسید و بفروشد و در بازار در میان خلق درآمیزد و یک لحظه از خدای غافل نباشد.»

پیام اصلی متن: نکوهش زهد منفی

<sup>&</sup>lt;sup>۷۶</sup>. سری سَقَطی: ابوالحسن سَریّ بن المُغَلَّسی السَقَطی(وفات ۲۵۳ قمری) معروف به سری سقطی، عارف و صوفی قرن سوم قمری متولد بغداد بود و در ابتدا سقطفروشی می کرد. وی استاد و مرید اکثر عرفای بغداد و دائی جنید بغدادی و از شاگردان و مریدان معروف کرخی بود.(نک: ، ترجمه رسّه مَسیریه، بدیمالزمان فروزانفر، ۱۳۶۱، علمی فرهنگی)

# شعر خواني

## آفتاب حُسن

بنمای رخ که باغ و گلستانم آرزوست ۲۷ ای آفتیاب خسن، بیرون آ، دَمی ز ابیر گفتی ز ناز، ۲۹ «بیش میرنجان مرا، برو» زین همرهان سست عناصر ۸۰دلم گرفت دی شیخ با چراغ همی گشت گرد شهر

بگشای لب که قند فراوانم آرزوست کان چهرهٔ مُشَعشَع ۲۸ تابانیم آرزوست آن گفتنت که «بیش مرنجانم» آرزوست شیر خدا و رستم دستانم آرزوست ۲۰ کر دیو و دد ملولم و انسانم آرزوست ۲۰

<sup>۷۷</sup>. قلمرو زبانی:که: زیرا که (حرف ربط تعلیل)/ قلمرو آدیی: تشبیه مضمری دارد: آرزوی رخ و دیداری را دارد که مانند باغ و گلستان است؛ هم چنین است در مصراع دوم که آرزوی شنیدن سخن معشوق را دارد که مانند قند شیرین است. «گلستان» نماد خوشحالی و شادایی نیز هست، چنان که در این بیت حافظ می بینیم:

يوسف گمگشته باز آيد به كنعان غم مخور / كلبة احران شود روزي گلستان غم مخور.

۸۷. قلمرو زبانی: مُشَعشَع: «درخشان، تابان «سابقة مشعشع او موجب شهرت وی گردید» ضح. به این معنی از ترکی وارد فارسی شده (ن ک قزویتی بیست مقاله ج۲ چا. ۲: ۲۷۶)» (فرهنگ فارسی، مشعشع)و منظور چهرهٔ شمس مراد مولانا است. /قلمرو ادبی: آفتاب گسن: تشبیه/ مراعات نظیر: آفتاب،تابان، ابر

<sup>۷۹</sup>. قلمرو زبانی: از روی ناز گفتی. «ز روی ناز» قید حالت./ قلمرو فکری از روی ناز گفتی مرا بیش از این میازار، باز دلم میخواهد که آن سخن را از دهان تو بشنوم.

<sup>۸</sup>. قلمرو زبانی و فکری سست عناصر: با «سست رگ» و «سست ریش» و «سست بنیاد» مترادف است؛ یعنی ضعیف و تنبل. زبون، بی حمیّت، بی درد. هم از این رو در تقابل با آن، شیر خدا (علی (ع)) و رستم دستان را آورده است.

۸۱. قلمرو ادبی: این تلمیح نیز معروف است؛ این شیخ، همان دیوژن یا دیوجانس(Diogene) (۴۰۴-۴۰۴ ق.م) است. در بی اعتبایی او به مردم گفته اند؛ وقتی او را دیدند میان روز با فانوس روشن می گردید، سبب پرسیدند، گفت: انسان می جویم.

«حکایات بسیار از رفتار و گفتار او نقل کرده اند از جمله اینکه در ترک اسباب دنیوی کار را به جایی رسانید که در خُم، منزل کرده و تنها یک کاسه برای آب نوشیدن داشت؛ روزی جوانی را دید که با مشت از نهر آب می نوشید، پس کاسه را انداخت که معلوم شد در دنیا به این هم نیاز نیست...

و نیز وقتی ابناء وطنش او را تبعید کردند، کسی به طعن گفت: همشهریان، تو را از شهر راندند، گفت: نه چنین است، من آنها را در شهر گذاشتم. گفتند یافت مینشود، جسته ایم ما گفت: «آن که یافت می نشود آنم <sup>۸۲</sup> آرزوست» بنهان ز دیده ها و همه دیده ها ازوست آن آشکارصنعتِ پنهان ز دیده ها و همه دیده ها ازوست غزلیات شمس، جلال الدین محمد مولوی <sup>۸۲</sup>

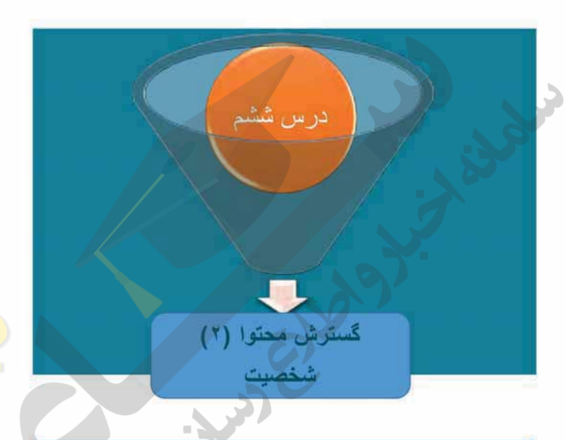
و معروف است که اسکندر کبیر در حالیکه بالای سر او ایستاده و میان او و خورشید حایل شده بود، گفت: از من چیزی بخواه گفت می خواهم سایهٔ خود را از سرم کم کنی.»

(سیر حکمت در اروپا، محمدعلی فروغی، ۱/ ۷۰)

<sup>۸۲</sup> قلمرو زبانی: «م» در آنم نقش اضافی دارد، آرزویم است.(جهش ضمیر)

<sup>۸۲</sup>. فلمرو فکری: آشکار صنعت پنهانم: صانع جهان. آن خدایی که آثار صنع او آشکار است و خود از دیده ها پنهان است. قلمرو زبانی: «م» در پنهانم نقش اضافی دارد. آرزویم است. (جهش ضمیر) /قلمرو ادبی: تلمیج به آیهٔ ۱۰۳ سورهٔ انعام اشاره دارد: « لا یدر که الابصار و هو یدرک الابصار» چشم ها او را نمی بینند و و او بینندگان را می بیند.

Af. غزل ۴۴۱، کلیات شمس تبریزی. این غزل در اصل ۲۴ بیت دارد.



شخصیّت چیست؟ چیزی نیست مگر شرح وقایع واقعه چیست؟ چیزی نیست مگر نمایش شخصیّت.

«هنری جیمز، مبانی داستان کوتاه»



# اهداف درس: ■ آشنایی با شخصیت پردازی به عنوان یکی از روشهای گسترش متن توانمندی در توصیف ظاهری اشخاص توانمندی در توصیف حالات و احساسات شخصیتها ایجاد فضاسازی در نوشته با توصیف اشخاص تشخیص ویژگیهای ظاهری و باطنی شخصیتهای یک نوشته توانایی سازمان دهی متن توانایی طراحی ساختار درونی نوشته ■ آشنایی با شخصیت پردازی در داستان ■ توانایی خلق شخصیتهای متنوع و متفاوت در متن ایجاد فرصت برای سادهنویسی با حکایتنگاری

روش تدریس

## تكنيك فهرست خصوصيات

ایدههای جدیدی به ذهن خطور می کند.

در این روش که اولین بار توسط رابرت کرافورد مطرح شد، به جای اینکه موضوع به شکل کلی بررسی شود آن را به اجزای کوچک و کوچکتر تقسیم کرده، هر جزء را به طور مستقل بررسی می کنیم. یکی از مزایای این روش این است که به وسیله آن مطمئن می شویم به تمام ابعاد و جوانب موضوع توجه می شود. به عبارت دیگر، این روش کمک می کند تا به طور مشخص و آگاهانه به تمام ابعاد و جوانب موضوع توجه کنیم، در حالی که اگر به طور عادی بخواهیم به موضوع فکر کنیم، ممکن است بعضی از ابعاد و جوانب موضوع به دلیل وجود قالبهای ذهنی، به طور ناخود آگاه حذف شود و ما از آن غافل بمانیم.

شخصیت یکی از عناصر متن است که نویسنده آن را خلق میکند. برای خلق شخصیت می توان از تکنیک خلاقانهٔ «فهرست خصوصیات» بهره برد. در اجرای این روش، فهرستی از صفات و ویژگیهای مختلف موضوع (اعم از انسان، حیوان، اشیا)، مانند شکل، اندازه، رنگ، جنس، کاربرد و ویژگیهای ظاهری و باطنی تهیه می شود. در ادامه نویسنده بر هر خصوصیت متمرکز می شود و روشهایی که بتوان به وسیله آنها خصوصیت را اصلاح کرد یا تغییر داد یا بهبود و ارتقا بخشید، جستجو می کند و از این رو، در فرایند این تمرکزها، جست و جوها و تاملها،

نویسنده باید مهمترین ویژگیها یا آن دسته از ویژگیهای شخصیت موردنظر خود را که باعث جذابیت نوشته می شود، برگزیند و ویژگیهای معمولی و پیش پاافتاده را نادیده گرفته، یا از آنها به گونهای مختصر در متن استفاده کند.

متن زیر نمونه بسیار مناسبی است که نویسنده با استفاده از فهرست خصوصیات ذهنی خود، خلق کرده است.

«عبّاس دیگر جوانکی بود جره؛ بالای پانزده سال؛ گوشهای برگشته و بزرگ، صورتی قاق کشیده، چشمانی بزرگ و سیاه و رنگورویی که از زردی به کبودی میزد. تا پدرش بود، او را وا می داشت که موهای سرش را از ته ماشین بزند. امّا عباس به هزار زور و زحمت توانسته بود به سلوچ بقبولاند که کاکلی جلو سر خود بگذارد. این بود که حالا یک دسته موی زِبرِ پیچاپیچ جلو سر از زیر کلاه پارهاش بیرون بود. نیم تنه ای را که دیگر به تنش تنگ شده و سر شانه ها و آرنج گاه آستین هایش ساییده شده بود به تن کرده، گیوه ها را ورکشیده و نخی را محکم به دور گیوه ها گره زده بود. گیوه را نباید نخ بست امّا اگر عبّاس تحت و رویهٔ گیوه هایش را با نخ به هم نمی بست، از پاهایش می افتادند. گیوه های عبّاس تاروپود پوسانده بودند.»

جای خالی سلوچ، محمود دولت آبادی

| کربرگ                                                       |
|-------------------------------------------------------------|
|                                                             |
| الف) توصیف مشخّصات ظاهری                                    |
| ویژگیهای ظاهری یکی از اطرافیان و آشنایان خود را توصیف کنید. |
|                                                             |
|                                                             |
|                                                             |
|                                                             |
|                                                             |
| 100                                                         |
| ب) توصیف حالات و احساسات                                    |
| شور و حال و هیجانات یکی از هم کلاسی هایتان را توصیف کنید.   |
|                                                             |
| 6                                                           |
|                                                             |
|                                                             |
|                                                             |

در این درس شایسته است انواع توصیف به اجمال معرّفی شود و از هر کدام نمونهای در کلاس خوانده شود.

#### انواع توصيف شخصيّت:

الف) توصیف ساده و ظاهری: در این نوع توصیف باید با دقت به اشخاص نگریست و ویژگیهای چهره و اندام (چاقی، لاغری، کوتاهی، بلندی) را یکبه یک بررسی کرد.

نمونهٔ توصیف ظاهری:

«همیشه مانتو مشکی میپوشد و کفشهایی با پاشنهٔ کوتاه. لاغراندام است و قد بلند و کشیدهای دارد. چشمانش درشت و قهوهای رنگ است و ابروهایش باریک و مشکی. صدایش آنقدر گرم و دلنشین است که تا پایان کلاس، از شنیدنش سیر نمیشوی. هنگام صحبت کردن، دستانش را حرکت میدهد. وقتی میخواهد مطلب مهمّی را توضیح بدهد، اوّل مقنعهاش را جلو میکشد و بعد جملهاش را با «خانمها دقّت کنید» آغاز می-کند....»

ب) توصیف اخلاق، روحیّات و علائق شخصیّت: اشخاص در موقعیّتهای گوناگون، حالات متفاوتی دارند. حالتهایی مانند: خشم، شادی، ترس، آرامش و... .

توصیف این حالات در شخصیّت پردازی اهمّیّت ویژهای دارد.

نمونه توصیف حالات و رفتار:

دستش را جلو می آورد تا با من دست بدهد، احساس می کنم مثل همیشه گرم و صمیمی نیست. دستهایش سرد و چهره اش درهم است. وقتی به چشمهایش نگاه می کنم نگاهش را از من می دزد. نگاهش مهربانی همیشگی را ندارد....

پ) توصیف روابط بین افراد: روابط انسانی، بخش عمدهای از زندگی روزمره را تشکیل میدهد. توصیف این روابط می تواند گوشهای از شخصیت افراد را نشان بدهد. نمونهٔ زیر را ببینید:

«باران به شدت میبارد. جدولها لبریز شدهاند و خیابان را آب گرفته. راه رفتن در پیادهرو که پر از آب شده، دشوار است. جوانی که کیفش را محکم گرفته و چتری در دست دارد، با عجله در حال عبور از خیابان است. آن قدر عجله دارد که حواسش به جدول پرآب کنار خیابان نیست. ناگهان در جدول میافتد و تا زانو در آب فرو میرود. بیاختیار خندهام می گیرد. جوانک نگاهی از سر درماندگی به من میاندازد. از خودم بدم میاد. سریع به طرفش میروم و دستش را می گیرم تا از جو بیرون بیاید. لباسهایش خیس و چترش کج و کوله شده است. ناگهی تشکّرآمیز به من می کند و بدون این که چیزی بگوید، با عجله به راهش ادامه می دهد....»

ت) توصیف افراد در مکانهای خاص: دربارهٔ «توصیف مکان» در درس دوم سخن گفتیم. می دانیم که مکان-ها و افراد از هم جدایی ناپذیرند. برخی مکانها با حضور افراد معنا و هویت پیدا می کنند و رفتار افراد در مکان-های گوناگون، تغییر می یابد؛ مانند رفتار فرد در محل کار در مقایسه با رفتار وی در خانه، نمونه»

«وقتی توی مسجدالحرام نشستهام احساس عظمت و نفهمیدن می کنم. احساس بیرون بودن. توی طواف حالم خوب است چون گریهام می گیرد و وقتی گریه می کنم می توانم کمی نفس بکشم. نمازهای مسجدالنبی سبکم می کند مثل پرا. سر می خوردم و پرسه می زنم زیر چترها و لابه لای گوناگونی صورتها و نگاهها و بغضها و سکوتها. حتّی دلم نمی خواهد با آدمها حرف بزنما این جا آن قدر با آن چه می بینم و می یابم در گیرم که به دیگران نمی رسم... »

حبيبه جعفريان

در این درس معلّم می تواند نمونه های متعدّد شخصیّت پردازی را در آثار ادبی، برای پایداری یادگیری، در کلاس ارائه دهد.

## الف) توصيف ويژگيهاي ظاهري:

در ادبیّات گذشته، نمونههای جذّاب و دقیق توصیف اشخاص و مکانها را می توان در کلام «ابوالفضل بیهقی» جستوجو کرد:

«حسنک پیدا آمد بی بند؛ جبّهای داشت حبری رنگ و با سیاه می زد، خُلَق گونه. و درّاعه و ردایی سخت پاکیزه. و دستاری نشابوری مالیده و موزهٔ میکائیلی نو در پای. و موی سر مالیده، زیرِ دستار پوشیده کرده، اندکمایه پیدا می بود.»

تاريخ بيهقى، ابوالفضل بيهقى

#### ب) توصيف رفتار و حالات:

نمونه از ادبیّات گذشته:

«این بوسهل، مردی امامزاده و محتشم و فاضل و ادیب بود. امّا شرارات و زعارتی در طبع وی مؤکّد شده بود و با آن شرارت، دل سوزی نداشت و همیشه چشم نهاده بودی تا پادشاهی بزرگ و جبّار بر چاکری خشم گرفتی و آن چاکر را لت زدی و فرو گرفتی؛ این مرد از کرانه بجستی و فرصتی جستی و تضریب همی کردی و آنگاه لاف زدی که فلان را من فرو گرفتم.»

تاريخ بيهقي، ابوالفضل بيهقي

نمونه از ادبیّات معاصر:

«روی گشادهٔ مرگان در کار، نه برای خوشایند صاحب کار، بلکه برای به زانو در آوردن کار بود. مرگان این را یاد گرفته بود که اگر دلمرده و افسرده به کار نزدیک بشود، به زانو در خواهد آمد. کار بر او سوار خواهد شد. پس با روی گشاده و دل باز به کار می پیچید. طبیعت کار چنین است که می خواهد تو را زمین بزند و از پا درآورد؛ این تو هستی که نباید از پا دربیایی، مرگان نمی خواست خود را ذلیل کار ببیند. مرگان، کار را درو می کرد.»

جای خالی سلوج، محمود دولت آبادی



#### حكايتنگاري

در حکایتنگاری، تأکید بر بازنویسی به زبان ساده است. بازنویسی از روشهای دستورزی در کسب مهارتهای نوشتاری و به منزلهٔ پلی ارتباطی جهت گسترش تاریخ و فرهنگ ایرانی و اسلامی است.

روش بازنویسی حکایت

حکایتها معمولاً کوتاه و مختصرند و هدف آنها بیان پیامهای اخلاقی و تربیتی به روش مستقیم است و نویسندگان آنها فرصت شخصیت پردازی، توصیف زمان، مکان، فضاسازی و... را ندارند. بنابراین دانش آموزان باید در بازنویسی حکایتها، این عناصر را در متن بیابتد و گسترش دهند.

به این حکایت از درس سوم توجه کنید:

«طاووسی و زاغی در صحن باغی به هم رسیدند و عیب و هنر یکدیگر را دیدند. طاووس با زاغ گفت: این موزهٔ سرخ که در پای توست لایق دیبای نگارین من است. همان وقت که به وجود میآمدهایم در پوشیدن موزه، اشتباه کردهایم. من موزهٔ سیاه تو را پوشیدهام و تو موزهٔ سرخ مرا.

زاغ گفت: برخلاف این است؛ اگر خطایی رفته است در پوششهای دیگر رفته است. باقی پوششهای زیبای تو مناسب موزه من است، در آن خواب آلودگی، تو سر از گریبان من درآوردی و من سر از گریبان تو!.

در آن نزدیکی ، سنگ پشتی بود و آن مجادله را می شنید، سر بر آورد که ای یاران عزیز، از این گفت و گوی باطل دست بردارید، خدای تعالی همه چیز را به یک کس نداده است. هر کس را به دادهٔ خود خرسند باید بود و خشنود.»

بهارستان، جامی

پیش از این، به فضاسازی و شخصیّت پردازی پرداخته شده است. دانش آموزان باید آموزههای این دو درس را به شکلی محدود، در حکایت نویسی اعمال کنند.

| طاووس، زاغ، سنگپشت                                                                                                          | شخصيّت                                                        |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------|
| طاووس: زیبا با پرهای رنگارنگ، پاهایی زشت، خودپسند<br>زاغ: بال و پر مشکی، پاهای قرمز و خوشرنگ<br>سنگپشت: پیر، دانا و باتجربه | شخصیت پردازی،<br>توصیف ویژگیهای<br>ظاهری،<br>نامگذاری شخصیتها |
| صحن باغ                                                                                                                     | مكان                                                          |
| باغی زیبا با درختان انبوه که نهر کوچکی در آن جاری است                                                                       | فضاسازی و توصیف<br>مکان                                       |
| تامشخّص                                                                                                                     | زمان                                                          |
| صبحی بهاری                                                                                                                  | توصيف زمان                                                    |

| پرهیز از غرور، راضی بودن به داشتهها                                      | پيام         |
|--------------------------------------------------------------------------|--------------|
| ناپسند شمردن غرور و خودپسندی، خشنودی از داشتههای<br>خود، پرهیز از مجادله | گسترش پیام   |
| بدون عنوان                                                               | عنوان        |
| بر اساس شخصیتها یا وقایع عنوان مناسبی انتخاب شود                         | انتخاب عنوان |

اکنون می توانید با بهره گیری از این عناصر، حکایت نگاری را آغاز کنید.



#### درس هفتم

#### آغازگری تنها

عباس مبرزاء أغازگرى تنها، مجيد واعظى

قلمرو زبانی: اسبی سینه فراخ : در اینجا یعنی اسبی قوی هیکل و کوه پیکر.

ولایتعهدی: مشتق – مرکب ولایت (حکومت کردن، امارت) + عهد (عهده دار شدن) + ی (مصدری) : شغل و مقام ولیعهدی.

دار السلطنه: سرای سلطنت. در دورهٔ قاجاریه، تبریز ولیعهد نشین بود؛ یعنی جانشین سلطنت در تبریز اقامت می کرد و ادارهٔ امور آنجا هم البته با وی بود.

تدبير مُلك: حكومت داري، اداره مملكت.

رسیدن به حکومت ولایات: ج ولایت. مجموعه شهرهایی که تحت نظر والی اداره شود.

تحت الحمایگی: مستقل نبودن و تحت حمایت کشورِ دیگری بودن و امتیاز دادن برای برخورداری از تحت الحمایگی.

زنبورک: در دورهٔ صفویه و قاجاریه به نوعی توپ کوچک می گفتند که به شتر می بستند.

قلمرو ادبی: عباس میرزا... همچون معبدی که بر فراز تپه ای جلوه گری کند: تشبیه عباس میرزا به معبد، گذشته از تصویر زیبایی که ساخته، از دیدگاه نویسنده، نوعی تقدس بخشیدن به کار عباس میرزا نیز هست؛ این که وی، برای دفاع از وطن می رفت و گویی مردم او را برای این کار می پرستیدند.

#### ریز پیام های درس

- اروپا قدم های بزرگی در راه علم و صنعت برداشته، اما ای کاش، پا به پای این پیشرفت ها، اخلاق علم و
   فن هم رشد می کرد؛ وگرنه تیر و کمان با همه زیان هایش، دست کم برای تاریخ انسان، کم ضرتر از
   توب و تفنگ است.
  - ٥ نويي و جواني هرچند آلوده به پستي ها و زبوني ها باشد، غالباً پيروز ميدان است.
  - اگر جنگ چیزهای ارزشمندی را از ما گرفت، در مقابل، درهایی را به روی ما گشود.
    - پیشرفت و تمدن نمی تواند یک سویه و تک بعدی باشد ...
- مردمی که به خانه های تاریک و بی دریچه عادت کرده اند، از پنجره های باز و نورگیر گریزان هستند.

# کارگاه درسپژوهی

#### وابستههای اسمی: شاخص

خواندیم که گروه اسمی از یک اسم به عنوان هسته و یک یا چند وابستهٔ پیشین و پسین تشکیل می شود. در مثال «دانش آموزان» و « تمرین» را در گروه اسمی هسته می گوییم و بقیهٔ واژهها ( کلاس، پنجم ، ریاضی و خود ) وابسته اند. و جود هسته در گروه الزامی است امّا آمدن وابسته در گروه اختیاری است. هستهٔ گروه اسمی، اسم است.

۱-مهم ترین عضو گروه اسمی، هسته است. « این دو جلد کتاب »

۲-هسته اولین کلمهای است که در گروه نقش نمای اضافه گرفته است. «این دو شهر بزرگ ایران»

۳- اگر فقط اسم باشد و ساختار گروهی نداشته باشد، همان یک اسم هسته است. «کتاب خواندنی است.»
 وابستههای پیشین اسم عبارتند از:

الف)صفت اشاره: این شهر مرزی به آذربایجان تزدیک است./ آن کتاب داستانی را دوستم هدیه کرد،

ب) صفت پرسشی: کدام رمان را خواندهای؟ اچه کار در این هفته انجام دادهای؟ اچند سفر علمی تاکنون رفتهای؟ پ)صفت تعجبی: عجب طبیعت بکری! / چه هوای پاکی!

ت)صفت شمارشی (اصلی و ترتیبی ):سیامین جشنوارهٔ فیلم فجر برگزار گردید. ایک عمر می توان سخن از زلف یار گفت.

ث)صفت مبهم: هر روشی را لازم بود، به کار گرفتم./ هیچ عمل نیکی بدون پاداش نمیماند.

ج)صفت عالى: با وجود سخت ترين تحريم ها ايران از موضع خود عقب نشيني نكرد.

#### چ)شاخص

شاخصها عناوین و القابی هستند که بدون نشانه یا نقشنمایی پیش از اسم یا بعد از اسم می آیند و نزدیک-ترین وابسته به هسته هستند و خود اسم یا صفتاند که می توانند هستهٔ گروه اسمی قرار بگیرند. در صورت هسته واقع شدن دیگر شاخص محسوب نمی شوند؛ شاخصها مانند: استاد، مهندس، کدخدا ،سرگرد، آقا، خان و... در نمونههای «خان علی / علی خان - آقا علی / عیسی خان بهادری و « ...

#### مثالها:

۱- مرحوم عیسی خان بهادری فرزند موسی خان و نوادهٔ علی بزرگ از فرزندان بیگلرخان بود.

۲- دکتر دادبه در روز سخنرانی، چند غزل حافظ را بررسی کرد .

#### كنج حكمت

#### چو سرو باش

حکیمی را پرسیدند: «چندین درخت نامور که خدای غزّ وجلّ آفریده است و برومند، هیچ یک را آزاد نخواندهاند، مگر سرو را که ثمره ای ندارد. درین چه حکمت ۱۸ است؟»

گفت: «هر درختی را ثمره معین است که به وقتی معلوم، به وجود آن تازه آید و گاهی به عدم آن پژمرده شود، و سرو را هیچ از این نیست و همه وقتی خوش است و این است صفت آزادگان.»

یس از خلیفه بخواهد گذشت در بغداد ۸۶

ورت ز دست نیاید چو سرو باش آزاد ۸۲

به آنچه می گذرد دل منه که دجله بسی

گرت ز دست برآید چو نخل باش کریم

گلستان، سعدی

#### تحليل متن

آزاد در این تعریف سعدی؛ یعنی آنکه بر یک صفت، پایدار باشد و رنگ عوض نکند. به گفتهٔ حافظ: غلام همت آنم که زیر چرخ کبود زهرچه رنگ تعلق پذیرد آزاد است

(حافظ)

<sup>۸۵</sup>. قلمرو زبانی و فکری احکمت: «حکمت در عرف اهل معرفت عبارت بود از دانستن چیزها چنانکه باشد، و قبام نمودن به کارها چنانکه باید به قدر استطاعت، تا نفس انسانی به کمالی که متوجه آن است برسد.» (اخلاق ناصری: ۳۷) در اینجا منظور نکتهٔ ظریف و دقیق و قابل تأمل.

۸۰. در دیباچه آورد: آنچه نباید، دلبستگی را نشاید.

<sup>&</sup>lt;sup>۸۷</sup>. قلمرو فکری، نخل چون ثمر دارد، کریم است و سرو که رنگ عوض نمی کند و هیچ گاه نیز پژمرده نمی گردد و همیشه بر یک صفت می ماند، آزاد است.



گفت: آفتاب، چراغ ما را ناپدید کرد.

گفت: چون از خانه به در نهی، خاصه به نزد آفتاب هیچ نماند!

«قصههای شیخ اشراق»

نمایه درس هشتم

عنوان : كسترش محتوا(3): كفت و كو

محتوا: گسترش محتوا نوشته با طراحی گفت و گو

# کارگاه نوشتن

۱-تعیین کردن موضوع و طرح گفتوگو در نوشته

۲- تولید متن با برجسته کردن گفتوگوها

۳- ارزیابی نوشته ها بر اساس سنجه های در س

# متن و تصوير

در این درس یکی دیگر از روش های گسترش محتوای متن آموخته می شود. مراحل ایجاد گفتوگو: ۱) مشخص کردن دو طرف گفتوگو

 ۲) طرح ریزی یک گفت و گو بر اساس موضوع
 ۳) نوشتن گفتوگو بر

اساس طرح

باز آفرینی و گسترش یکی از مثل های اراثه شده

مثل نویسی





# روش پیش سازمان دهنده

سازمان دهی محتوای کتابهای تازه تألیف نگارش به شکلی است که محتوای کتاب پایهٔ قبل با پایهٔ بعد مرتبط است. محتوای درسهای هر کتاب نیز تکمیل کنندهٔ درسهای پیشین است.

معلّم با ارائهٔ پیشسازماندهندهها ذهن دانش آموزان را به تکاپو وا میدارد. پیشسازماندهندهها از طریق پیو<mark>ند</mark> دادن دانش پیشین دانش آموزان، با آنچه باید بیاموزند، ذهن آنان را مهیّای یادگیری مطالب جدید می کنند.

برای نمونه، در تدریس درس چهارم نگارش یازدهم، می توان پیوندی میان این درس و درس هشتم نگارش دهم (داستان) برقرار ساخت. از محتوای درسهای دوم و سوم کتاب نگارش یازدهم نیز می توان به عنوان پیش-سازمان دهنده استفاده کرد. اگر ساختار این درس را به شکل یک هرم تصور کنیم، مفاهیم کلّی و گسترده در رأس هرم و مفاهیم جزئی و عینی تر در قاعدهٔ هرم جای می گیرند.



#### مراحل روش تدريس پيشسازمان دهنده

#### ١- ارائه پيش سازمان دهندهها:

معلّم در این مرحله، پیش سازمان دهنده را که از مطالب درسی کلّی تر است، ارائه می دهد. بدین منظور، متنی گفت و گو محور را در کلاس می خواند و هنگام خواندن متن، بر فضاسازی و شخصیت پردازی تأکید نموده، دانش-آموزان را به درسهای پیشین ارجاع می دهد.

# ٢- ارائهٔ مطالب و مفاهيم درس جديد:

در این مرحله، معلّم اطّلاعاتی دربارهٔ روش طرّاحی و خُلق گفتوگو در کلاس ارائه میدهد و از آموختههای پیشین دانش آموزان استفاده نموده، فضاسازی و شخصیت پردازی را از طریق گفتوگو آموزش میدهد.

## ٣ - سازمان دهي و طرح اوليَّهُ گفتوگو:

هر یک از دانش آموزان با راهنمایی دبیر خود، موضوعی را برمی گزینند. آن گاه طرفین گفتوگو را مشخّص نموده، با بهره گیری از عناصر و اجزای مرتبط با موضوع، گفتوگویی را طرحریزی میکنند؛ در ضمن این گفتوگوها فضای نوشته، مکان، زمان و شخصیتها به شکل غیرمستقیم مشخّص میشوند.

#### ۴- توليد متن:

در مرحلهٔ پایانی، دانش آموزان گفتوگوها را به شکلی منطقی، به یکدیگر مرتبط میسازند. سپس گفتوگوها را در متن جای میدهند و محتوای متن را گسترش میدهند.

| کاربرگ                                        |                       |
|-----------------------------------------------|-----------------------|
| الف) گفتوگویی طرّاحی کنید که در آن طرفین گفتو | بنم» و «آفتاب» باشند. |
|                                               |                       |
|                                               |                       |
|                                               |                       |
|                                               | 5                     |
|                                               | ,                     |
| ***************************************       |                       |

ب) گفتوگویی طراحی کنید که در آن طرفین گفتوگو «مسافر» و «رانندهٔ تاکسی» باشند.

| *************************************** |                   |
|-----------------------------------------|-------------------|
|                                         |                   |
|                                         |                   |
|                                         | جستاری در متن     |
|                                         |                   |
|                                         | جستاری در متن (۱) |

در ادبیّات داستانی گفتوگو بر دو نوع تقسیم میشود:

# ۱) گفتوگوی بیرونی (دیالوگ)

نمونهٔ گفتوگوی بیرونی در متن همین درس (گفتوگوی ناخدا و دوست دوران کودکیاش) میبینید.

۲) گفت و گوی درونی (مونولوگ)
 گفت و گوی درونی زیباترین و پنهان ترین حالات شخصیت ها را به نمایش می گذارد

دراز کشیده بود و قایق را هدایت می کرد. با خود گفت : هنوز نصفش را دارم . شاید بخت یارم باشد و نصف دیگر ماهی را بتئوانم به منزل برسانم .

بلند گفت: " پرت و پلانگو ، بیدار باش و سکان را نگه دار . از کجا معلوم که بختت بلند باشد؟ فکری کرد و ادامه داد: اگر جایی بخت می فروختند، می خریدم."

از خود پرسید : " با چی می خریردی؟ با آن نیزه که از دست داده ای یا با این دست های ناتوان .

با خود گفت : بله تو با هشتاد و چهار روز کار توی دریا تلاش خودت را کردی ... "

### (پیرمرد و دریا ، همینگوی)

گفتوگوی درونی بر دو نوع است:

الف) تک گویی درونی: بیان اندیشه به هنگام ظهور آن در ذهن، پیش از پرداخت و تشکیل آن. سخنانی که کودکان هنگام بازی، بدون داشتن مخاطب، با خود می گویند، شباهت بسیاری به تک گویی درونی دارد؛ با این تفاوت که در تک گویی درونی، واژگان در ذهن شخصیت نوشته، جاری است و آنها را بر زبان نمی آورد. ب) حدیث نفس: در حدیث نفس، شخصیت، افکار و احساسات خود را به زبان می آورد تا خواننده از نیت و قصد او آگاه شود.

کاربرد حدیث نفس بیشتر در نمایش نامه است. قطعهٔ «بودن یا نبودن» در نمایش نامهٔ «هملت» اثر «ویلیام شکسپیر» نوعی حدیث نفس است.

# جستاری در متن (۲)

در آثار کهن نیز گفت و گو دیده می شود و نقش موثری در پیشبرد نوشته دارد . قهرمانان داستان ها در شاهنامه سخن می گویند. گاهی این گفت و گو، رو در رو و گاهی در قالب نامه است مانند نامه ای که افراسیاب به سیاوش می فرستد:

> " شنیدم پیام از کران تا کران زبیدار دل زنگه شاوران غمی شد دلم زاشک شاه جهان چنین نیز سد با تو اندر جهان"

( جلد ٣ شاهنامه)

و در مخزن الاسرار خسرو و فرهاد با یکدیگر مناظره می کنند:

" نخستین بار گفتش از کجایی بگفت از دار ملک آشنایی بگفت آنجا به صنعت در چه کوشند بگفت انده خورند و جان فروشند"

مولوی نیز در داستان های خود به هنرمندی از گفت و گو یاری جسته است.

" روزی یکی همراه شد با بایزید اندر رهی / پس بایزیدش گفت : چه پیشه گزیدی ای دغا؟ / گفتا: " که من خربنده ام " پس بلیزیدش گفت : " زو / یارب خرش را مرگ ده تا او شود بنده خدا"

(ديوان شمس)

#### نمونه :

در قصص قرآنی نیز به نیکویی از گفت و گو استفاده شده است.

" سلیمان با سپاه خود حرکت کرد و به محلی که مورچه ها در آن بودند رسید . فرمانده مورچه ها فرمان داد: " وقتی تخت سلیمان پیدا شد فرار کنید " باد فرمان را به گوش سلیمان رساند . سلیمان به مورچه گفت : " مگر از سپاه من چه دیدی ؟" مورچه گفت : " ای پیامبر از من حشمگین مشو ، تو پادشاهی و من نیز پادشاهم . این زمین زر دارد ترسیدم سپاه تو این زمین زیر و رو کند و به سپاه من آسیب رساند .

معلم می تواند نمونههایی از شاهکارهای ادب فارسی را برای آموزش طراحی گفت و گو، در کلاس ارائه دهد. در میان آثار منثور، «تاریخ بیهقی» و «کلیله و دمنه» نمونههای خوبی به شمار می روند. بیهقی در کتاب خود، با چیره دستی و مهارتی بی مانند، از طریق طرح گفت و گو، به خلق شخصیتها می پردازد. نمونه ایی از این گفت و گوهای موفق را می توانید در درس دوم فارسی یازدهم (قاضی بست) ببینید آن جا که گفت و گوی کوتاه «بونصر» با «قاضی بست»، نمایانگر مناعت طبع و پاکی قاضی بست است.

نمونههای زیبای گفتوگو در آثار منظوم ادبیّات فارسی نیز بسیار است. معلّم می تواند به نمونههایی از مطالب کتابهای درسی اشاره کند. این نمونهها برای دانش آموزان عینی تر و ملموس ترند. برای مثال، بیان مفاخره و برتری جویی در گفتوگوی «رستم» با «اشکبوس»، پی بردن به دانایی و زیرکی در گفتوگوی «گردآفرید» و «سهراب»، امیدواری به وصال در گفتوگوی عاشق و معشوق در غزل مهر و وفا (درس ششم فارسی دهم) از این فبیل هستند.

گفتوگو در «مناظره» برجسته و هدف مند پی ریزی می شود. مناظرهٔ «خسرو و فرهاد» از «خسرو و شیرین نظامی» و مناظرهٔ «مست و هشیار» از «پروین اعتصامی» را می توان از بهترین مناظرات ادبیات فارسی دانست. گفتوگوهایی با ضرب آهنگ سریع و کوبنده که متن را به حرکت در آورده و شخصیت، نگرش و جهان بینی طرفین گفتوگو را نیز آشکار می کند. نمونه های گفتوگو در این آثار برجستهٔ معاصر نیز بسیار چشمگیر است: «گون و نسیم» از «دکتر محمدرضا شفیعی کدکنی»، «قصة شهر سنگستان» از «مهدی اخوان ثالث»، «پس آنگاه زمین به سخن در آمد» از «احمد شاملو».

# دو نمونه گفتوگو در شعر معاصر

# گفتوگوی کرم با پرنده

در پیله تا به کی، بر خویشتن تنی؟ پرسید کرم را، مرغ از فروتنی تا چند منزوی، در کنج خلوتی؟ در پیله تا به کی، در محبس تنی؟ در فکر رستنم، پاسخ بداد کرم

خلوت نشستهام، زین روی منحنی در حبس و خلوتم، تا وارهم به مرگ یا پر برآورم، بهر پریدنی اینک تو را چه شد، کای مرغ خانگی کوشش نمی کنی، پرتی نمیزنی؟

«نیما یوشیج»

# گفت وگوی غنچه با گل

غنچه با دل گرفته گفت:

زندگی، لب ز خنده بستن است.

گوشهای درون خود نشستن است.

گل به خنده گفت: زندگی شکفتن است

با زبان سبز،

راز گفتن است....

«قيصر امين پور»

# کارگاه نوشتن:

# تمرین شماره ۳

یکی از اهداف نقد پرورش «تفکّر انتقادی» است.

بهتر است نقد و تحلیل نوشتههای دانش آموزان، توسّط خود آنها انجام شود.

# پرورش تفکّر انتقادی

عملکردها و نگرشهای موجود دربارهٔ دانشآموزان نشان میدهد که آنان در مهارتهای ذهنی، استدلال، استنباط و تفکّر انتقادی، توانایی قابل قبولی ندارند.

یکی از هدفهای عمدهٔ آموزشوپرورش به طور عام و کتاب نگارش به طور خاص، پرورش تفکّر انتقادی است. معلّم باید بستر نقد و تحلیل را در کلاس فراهم نموده، توانایی طرح انتقاد و نیز روحیهٔ انتقادپذیری دانشآموزان را تقویت کند.

تفکّر انتقادی عبارت از اندیشیدن درباره گفتهها و نوشتههای دیگران و توانایی تحلیل و نقد کلام آن-هاست به گونهای که در نهایت به اظهارنظر منطقی و داوری منصفانه منجر شود.

در پرورش توانایی تفکّر انتقادی، بهتر است وجه سازنده و مثبت انتقاد برجسته گردد و نباید انتقاد و تفکّر انتقادی به معنی مخرّب و منفیِ خرده گیری از تفکّر و نوشتههای دیگران جلوه داده شود. هدف، انتقاد سازندهٔ، تحلیل به منظور پرورش و ایجاد درک و فهم بهتر است. به همین دلیل، لازم است دبیر فضای ذهنی دانش آموزان را به منظور طرح انتقادات سازنده و میزان درک و پذیرش نظرات دیگران مهیّا کند.

دانش آموزان برای ایجاد تغییر در ساختارهای ذهن خویش، به بحث و مناظره نیاز دارند و این تغییر صورت نمی گیرد مگر در محیطی که دانش آموزان احساس امنیت کنند. بنابراین لازم است معلّم با اطمینان بخشی به دانش آموزان و ایجاد فضایی شاد و صمیمی، بستری مناسب برای حضور فعّال آنان در نقد و تحلیل فراهم کند. همچنین وی می تواند با ایجاد تغییراتی در چینش نیمکتها (به شکل دایره یا ل) محیطی را به وجود بیاورد که دانش آموزان به شکل رودررو و صمیمانه، با یکدیگر به گفتوگو و نقد و تحلیل نوشتهها و نظرات یکدیگر بپردازند.

# مراحل اجرای پرورش «تفکّر انتقادی»

### ۱) درک و فهم

درک و فهم، گام مهمی در فرایند تفکّر انتقادی است. سنجههای پایان دروس، ابزار درک و فهم د<mark>ر</mark> کتاب نگارش است.

دبیر به شکل تصادفی دانش آموزی را انتخاب می کند. تا متن تولیدی خود را در کلاس ارائه دهد.

#### ۲) کاریست سنجهها

پس از خواندن متن، دانش آموزان بر اساس سنجهها نقل و تحلیل را آغاز می کنند. اگر تعدادشان زیاد باشد، برای جلوگیری از بینظمی، پراکنده گویی و اتلاف وقت، بررسی هر سنجه به گروهی از آنان اختصاص داده می شود. بررسی املا و رعایت نکات نگارشی نوشتهها در روند سنجه، به عهدهٔ معلم است.

### ۳) ارائهٔ بازخورد و راهبردهای تکمیلی

در مرحلهٔ پایانی، معلم به جمع بندی تحلیلها و بازخوردها می پردازد و راهبردهای تکمیلی را ارائه می دهد و در نهایت، با در نظر گرفتن نقدها، نمرهٔ دانش آموز تعیین را می کند.

#### درس نهم

# رباعی های امروز

چون سیل ژ پیچ و تاب صحرا می رفت بی تــاب نظیر جــوشش چشمـهٔ دور این رود به جست و جوی دریا می رفت <sup>۸۸</sup>

سلمان هراتي

رازی که خطر کنندگان <sup>۱۸</sup> می دانند با بال شکسته پر گشودن هنر است این را همهٔ پــرندگان می دانند! ۱۱

مصطفى عليبور

وز تشکی ات فرات در جوش و خروش ۱۲

ای، کعبه به داغ ماتمت، نیلی بوش

 $^{\Lambda_1}$  قلمرو زبانی: می رفت: فعل ماضی استمراری/چون: مثل،حرف اضافه / بیتاب: قید پیشونددار، مشترک با صفت/ نظیر: حرف اضافه / پیتاب: قید پیشونددار، مشترک با صفت/ نظیر / این حرف اضافه / پیچ و تاب، جست وجو: از نظر ساختمان وندی – مرکّب. / قلمرو ادبی:سیل ،چشمه،رود،دریا: مراعات نظیر / این رود می رفت: تشخیص و استعاره از شهید و مبارز/چو سیل: تشبیه / مصرع دوم: تشخیص / نظیر چوشش: تشبیه / همراه سحر: اضافهٔ استعاری و تشخیص / واج آرایی: صامت «ف و ت» / به فتح فردا رفتن کتایه از پیروزی/دریا: استعاره از وحدت الهی، وجود ازلی،شهادت / قلمرو فکری : مبارز مانند سیل، عاشقانه از میدان فبرد می گذشت تا همراه سبیده ظلمت را بشکافد و به صبح پیروزی برسد. و مانند چشمه پر موج به پش می رفت تا به دریا برسد؛ یعنی می رفت تا به خدا برسد.

<sup>&</sup>lt;sup>٨٩</sup>. قلمرو زباني: خطر كنندگان: آنها كه از جان و مال خود مي گذرند.

<sup>&</sup>lt;sup>۱۰</sup>. <mark>قلمرو زبانی</mark>: بازی خون: جنگ، که در آن احتمال از دست دادن جان است. قلمرو فکری، درگذشتن از جان، رازی است که به این راز تنها کسانی پی می برند، که در جنگ برنده باشند؛ یعنی یا بر دشمن بیرونی پیروز می شوند و یا بر دشمن درونی (نفس خود) غالب می آیند و شهید راه وطن می شوند.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup>. قلمرو ادبی: با بال شکسته پرگشودن هنر است: متناقض نما/ واج آرایی: «گ.د. ن»/ بال پرندگان و بال گشودن:مراعات نظیر/ پرندگان: استعاره و مجاز و می تواند نمادآزادگان باشد./ با خون بازی کردن:کنایه از جان فشانی وشهادت/ بازی و رازی/ برندگان: بناس ناهمسان اختلافی/ بال شکسته :کنایه از معلول. / قلمرو فکری : با وجود معلولیت جسمی باز می جنگد و عاشق شهادت است. دو بیت به آرمان خواهی و شهادت طلبی اشاره دارد و این که مبارزان عاشق شهادت بودند وتا بای جان استقامت کردند.

<sup>&</sup>lt;sup>۱۲</sup>. قلمروزبانی: است: فعل محذوف به قرینه معنوی در هردو مصراع بیت اول / کشد: مضارع التزامی، بکشد. قلمرو ادبی: داغ و ماتم : مراعات: مراعات نظیر / ای کعبه:تشخیص و استعاره/ واج آرایی: صامت «ش»و«د»/ هردو مصراع حسن تعلیل دارند.کعبه به دلیل ماتم تو نیلی پوش است./ نیلی پوش ایهام:۱ـ رود نیل ۲ـ رنگ نیلی/ مصرع دوم بیت دوم: تلمیح/ قلمرو

دریا نشنیدم که کشد مشک به دوش ۹۳

جز تو که فرات، رَشْحه ای از یم توست

محمدعلی مجاهدی (پروانه)

بت ها همه را شکسته بودند آنها 🏋

هرچند که دست بسته بودند آنها 15

از چنبر نَفْس، رسته بــودند آنها پرواز شدند و پر گشودند به عرش

مصطفى محدثى خراسانى

آگاهی های فرامتنی

#### رباعي

دکتر رضا اشرف زاده، از استادان بزرگ دانشگاه مشهد، مقاله ای دارد با عنوان «از مسمط و تحول آن (از چهارپاره تا چارپاره) که در آن سیر تخول «چهارپاره» را بررسی کرده است؛ در اینجا قسمتی از مقالهٔ ایشان را می آوریم این تحولات در قالب مسمط به هر نوعی ایجاد می شد تا این که نیما منظومهٔ مشهور «افسانه» خودرا سرود... بعد از نیما یوشیج شاعران چهارپاره گو به دو گونه چارپاره روی آوردند، گاهی یا توجه به مسمط دهخدا، دو مصراع اول هر بند چارپاره را با همه هم قافیه آوردند و مصراع های دوم را نیز با هم، مثلاً:

از جان خویش، مایهٔ امید جان تو نادیده کام دل ز جوانی، جوان تو؟ مادر، قسم به حق حقیقت که سیر شد مادر! ببین چگونه ز انــدوه پیر شد

و پس از اسیر شدن در گور دسته جمعی دفن شدند.

فکری: ای کسی که کعبه در سوگ عروج عاشقانه تو در ماتم است و سیاه پوش شده است.(اشاره به جان قشانی حضرت عباس)

<sup>&</sup>lt;sup>۱۲</sup>. فلمروزبانی: یم: دریا / رشحه: قطره، چکّه ج. رَشَحات / قلمرو ادبی: رشحه، چکه ،قطره / فراث، یم،دریا/ یم: استعاره از معرفت و جوانمردی.

۱۱. قلمرو زبانی: چنبر: دایره / رسته: رها شده /عرش: آسمان / نفس: دلبستگی، تعلق / رسته بودند و شکسته بودند: فعل ماضی بعید/ همه: صفت مبهم /هرچند که: حرف وابسته مرکب/ بتها همه را :همهٔ بتها :فک اضافه/ قلمرو ادبی:پر ،پرواز ،عرش: مراعات نظیر/ چنبر نفس: اضافهٔ تشبیهی/ از چنبر نفس رستن :کتایه از ترک تعلقات/ بتها:استعاره مجاز/پر گشودن: کتایه از ترک تعلقات/دست بسته پر کشیدن: تناقض. کتایه از ترک تعلقات/دست بسته پر کشیدن: تناقض. ۱۵ دست بسته پر کشیدن: تناقض. ۱۵ دست بسته پر کشیدن: تناقض. ۱۵ دست بسته بودن آنها اشاره دارد به شهادت اسرا و به ویژه آن غواصان دریادل که همگی پس از آنکه عملیاتشان لو رفت.

۱۰۰. اشرف زاده، رضا. (۱۳۸۹) محرمان سراپردهٔ وصال (۲۵ مقاله در مورد شاعران و نکات دیریاب شعر) . مشهد: انتشارات دانشگاه آزاد اسلامی مشهد.

سعيدي

اما شیوهٔ دیگر – که اغلب شعرای معاصر، از نیما گرفته تا فروغ و اخوان ثالث و نادر نادرپور و حتی شاملو، به این قالب توجه کرده اند- چارپاره هایی است که از پیوند معنوی تعدادی چهارمصراعی تشکیل شده که مصراع های دوم آنها با هم، هم قافیه اند، در این گونه شعر ،نادرپور - چه از جهت تعداد شعر و چه از جهت شوق به این قالب- از همه مشهور تر است. نمونه ای از آن:

#### بر ستون بسته

در آن شهر تاریک از یاد رفته که ویران شد از فتنهٔ روزگاران شی «بر ستون بسته» ای دید «سعدی» که نامش نپرسید از رهگذاران چو ماری که بر دوش ضحاک خفته گره خورده زنجیر بر بازوانش عطش، آتش افشانده در تار و پودش غضب، لرزه افکنده در زانوانش...

بدین گونه است که قالب مسمط، در حقیقت از چهارپاره شروع می شود و با تحولات و دگرگونی ها<mark>یی</mark> به چارپاره می رسد و خودرا زنده می دارد، همان گونه که شاعران اخیر نیز در این قالب طبع آژمایی کرده اند و اشعار زیبایی نیز سروده اند.»

«شاید نخستین شاعری که این قالب را به عنوان قالب اصلی شعر خود انتخاب کرد، فریدون توللی بود و پس از وی نادر نادرپور، فریدون مشیری، فروغ فرخزاد، حسن هنرمندی و شرف الدین خراسانی قالب چارپاره را به کار بردند» (منصور رستگار فسایی)

# کارگاه درسپژوهی

# آموزهٔ یکم: رباعی

یکی از قالبهای شعر فارسی به معنی چهارتایی یا چهارگانی است که در فارسی به آن ترانه نیز می گویند. این قالب، یک قالب شعر ایرانی است، که در زبانهای دیگری، مانند عربی و ترکی و اردو نیز مورد استفاده قرار گرفته است. وزن آن هم وزن عبارت «لاحول و لا قُوِّهٔ اِلا بالله» است. اما عروض دانان ایرانی و خارجی، برای رباعی دو یا یک وزن اصلی قائل اند. عروض دانان قدیم، وزن رباعی را در دو شجره اخرب و اخرم قرار داده اند که از آن ۲۴ وزن منشعب می شود. دکتر شمیسا، برای رباعی یک وزن برشمرده و معتقد است از آن یازده وزن فرعی به

دست می آید. رباعی، ساختمندترین قالب شعر فارسی است و از منظر ارتباط مضمونی و ساختی و هم از دید کوتاهی و ایجاز به «هایکو» شبیه است. پیام اصلی شاعر در این قالب نیز معمولا در مصراع آخر نهفته است. گویی مصراع های اوّل تا سوم در حکم مقدمهٔ سخن شاعرند. درون مایهٔ آن بیشتر عشق ،عرفان و فلسفه است.

در مورد منشأ رباعی، در کتابهای تاریخی دو روایت متفاوت درج شده است. روایت اول،رودکی را واضع این نوع شعر میدانند و گوید که وزن آن را از ترانهای که کودکان به هنگام بازی میخواندند، اقتباس کرده است. در روایت دوم، یعقوب لیث را واضع رباعی میدانند و شعرای دربار او این وزن را اختراع کردهاند. رباعی متشکل از دو بیت (چهار مصراع) است. رعایت قافیه در مصراعهای نخست، دوم و چهارم الزامی و در مصراع سوم اختیاری است. شعرای اولیه، به گفتن رباعیات چهار قافیهای گرایش داشتند، اما به تدریج و از اوایل قرن ششم هجری، شکل سه مصراعی قافیه در رباعی رایج شد.

معروفترین رباعی سرا در تاریخ ادب فارسی حکیم عمر خیام نیشابوری است که مجموعه اشعار وی به رباعیات خیام مشهور میباشند، رباعیات عطار، مولوی، اوحدالدین کرمانی و باباافضل کاشی نیز شهرت دارند. در دوران معاصر، نیما یوشیج به سرودن رباعی اشتیاق تمام از خود نشان داد و بیش از ۱۸۰۰ رباعی از او بجای مانده است. بعد از نیما، سایر شاعران نوپرداز همچون سیاوش کسرایی و منصور اوجی به این قالب توجه ویژه داشتند. در دوران انقلاب، رباعی احیاء مجدد یافت و امثال سید حسن حسینی و قیصر امین پور در احیاء آن نقش داشتند.

اوزان رباعی: برابر عروض علمی ، اساس وزن رباعی بر «مستفعل مستفعل مستفعل فع» نهاده شده است که با استفاده از دو قانون اختیارات وزنی شاعری ، به ۱۲ وزن تبدیل می شود:

ابدال = که از مستفعل - - U U ) ، مفعولن - - - ) حاصل می - شود .

۲) قلب= که از مستفعل( U U U - U) ، فاعلات (U U U - U) به دست میآید. مفعولن را می توان در هر سه رکن به کار برد. اما فاعلات فقط در رکن دوم می تواند به کار رود. به این ترتیب در ۱۲ وزن می توان رباعی سرود؛ که چنین اند:

۱ - مستفعل مستفعل مستفعل فع: - - U U - - / U U - - / U U - - آزرم نداشت

۲ – مفعولن مستفعل مستفعل فع: - - - / U U - - / U U - - / طعنه زني چون دم تيغ

۳ – مستفعل مفعولن مستفعل فع: - - U U - - ا - - ا U U - - خرسند همی بودم در دام تو من

```
۴ - مستفعل مستفعل مفعولن فع: - - U U - - ا U U - - ا -
  امروز تو را دسترس فردا نیست
                                     ۵ – مفعولن مفعولن مستقعل فع:--- ا --- ا - U U - ا
  با یارم می گفتم در خشم مرو
                                       ۶ – مستفعل مفعولن مفعولن فع - - ا / ا U U - - - ا - - - ا -
                                      ٧ -مفعولن مستفعل مفعولن فع: - - ا - - ا 🛭 📗 - - ا -
   تا بتوانی خدمت رندان می کن
                                          گفتا دارم گفتم کو؟ گفت اینک
    9 - مستفعل فاعلات مستفعل فع: - - U U - - / U - U - / U U - هنگام سپیده دم خروس سحری
    ٠٠ – مفعولن فاعلات مستفعل فع: - - ا - U U - - / U U - عمرت تا كي به خود برستي گذرد
    ۱۱ − مستفعل فاعلات مفعولن فع: - - U − U − U − U U − ا و از از همه نا کسان نهان باید داشت
                                    ۱۲ -مفعولن فاعلات مفعولن فع: - - - ا - U + U - ا - - ا -
      تا با من از دلت سخن می گویی
از این گونه های دوازده گانه رباعی ، همه کاربرد یکسانی ندارند؛ اوزان ۲-۳ -۶ -۷ کم کار برد ترین هستند و
اوزان ۵ – ۸ عملاً کاربردی ندارند و اوزان ۱ – ۴ – ۹ – ۱۱ – ۱۰ – ۱۲ به ترتیب پر کاربرد ترین اوزان رباعی
                                                                                  هستند.
```

# آموزهٔ دوم: حسن تعلیل

حسن تعلیل در لغت به معنای دلیل و برهان نیکو آوردن است. در اصطلاح ادبی، حسن تعلیل صنعتی است که در آن شاعر دلیلی ادعایی برای پدیدهها می آفریند یا بین دو پدیده رابطهٔ علت و معلولِ تخیلی ایجاد می کند. در شعر فارسی این صناعت از آغاز ظهور و نمود داشته است. حسن تعلیل به گفتهٔ استاد شمیسا، «حسن تعلیل از مباحث مهم ادبیات است و یکی از مختصات سبک ادبی، تعلیل ادبی است.» (شمیسا، ۱۳۸۱: ۱۷۱) حسن تعلیل در شعرِ فارسی جایگاه رفیعی دارد؛ به نحوی که می توان این صناعت را از صناعات محبوب شاعران کهن فارسی به شمار آورد. شمیسا در خصوص این آرایه می گوید: « مقدمتاً باید دانست که اگر تعلیل در اثری لطیف نباشد یا جنبهٔ علمی داشته باشد، نمی توان آن را ادبی دانست. پس تعلیل در ادبیات اسلوب خاصی دارد و باید جنبهٔ اقناعی و استحسانی داشته باشد نه برهانی و علمی و مبتنی بر تشبیه باشد که خود تشبیه مبتنی بر کذب است.

تعلیل بر دو نوع است:

الف) علتی که ذکر می شود، واقعی و حقیقی است، اما در ربط آن به معلول، ظرافت و لطافتی است و این به وسیلهٔ تشبیه (مضمر و تمثیل) صورت می گیرد.

ب) علت ادعایی: علتی که برای معلول ذکر می شود، حقیقت ندارد، بلکه شاعر بر اثر تشبیهی که در ذهن او صورت گرفته است چنین ادعایی می کند و این از نوع قبلی هنری تر است. گاهی علت ادعایی امر غیرممکن را ممکن جلوه می دهد (با تشبیه و تشخیص) گاهی برای اموری که عرفاً احتیاج به توجیه و تعلیل ندارد، توجیه و تعلیل ندارد، ایکا ۱۳۸۰ توجیه و تعلیل ندارد،

به مثال های زیر توجه کنید:

\*کنون که در چمن آمد گل از عدم به وجود بنفشه در قدم او نهاد سر به سجود

(حافظ)

شاعر علت سر به زیر بودن گل بنفشه را به وجود آمدن گل می داند.

پیداست که از روی لطیف تو حیا کرد

\*باران همه بر جای عرق می چکد از ابر

(حافظ)

شاعر علت باریدن باران را عرقی میداند که ابر در برابر لطافت روی یار میریزد.

طالب چشمه خورشید درخشان نشود (حافظ)

\* ذره را تا نبود همت عالى حافظ

شاعر علت طبیعی بالا رفتن ذرات معلق در فضا را از بللند همتی ذره می داند.

تا باز نوجوان شوم و نو کنم گناه

من موی خویش را نه از آن می کنم سیاه

من موی از مصیبت پیری کنم سیاه (رودکی)

چون جامه ها به وقت مصیبت سیه کنند

شاعر علت رنگ کردن موی خود را در هنگام پیری جنین ذکر می کند: چون در هنگام مصیبت، مردم لباس سیاه می پوشند، من هم از مصیبت پیری موی خود را سیاه می کنم.

گر شاهدان نه دنیی و دین می برند و عقل پس زاهدان برای چه خلوت گزیده اند؟(سعدی)

شاعر علت گوشه نشینی زاهدان را در امان بودنشان از دست شاهدان میدانند که دنیا و دین و عقل را غارت

میکنند.

\*بید درخت عزیزی است امّا همواره برخود می لرزد. در شهرها و آبادی ها نیز بیمناک است، که هول کویر در مغز استخوانش خانه کرده است.(شریعتی)

نویسنده علت لرزش درخت بید را ترس از بودن در کویر ذکر کرده است.



# گنج حکمت

#### به یاد ۲۲ بهمن

آسمان با هفت دست گرم و پنهانی دف می زد<sup>۷۷</sup> و رنگین کمانی از شوق و شور، کلاف ابرهای تیره<sup>۱۸</sup> را از هم باز می کرد. خورشید در جشنی بی غروب، بر بام روشن جهان ایستاده بود و تولد جمهوری گل محمّدی<sup>۱۱</sup> را کل می کشید. ۱۰۰

بیست و دوم بهمن در هیئت روزی شکوهمند، آرام آرام از یال کوه های بلند و برفگیر فرود آمد و در محوّطهٔ آفتابی انقلاب ایدی شد و ما در سایهٔ خورشیدی ترین مرد قرن ۱۰۱ به بار عام رحمت الهی ۱۰۲ راه یافتیم و صبح روشن آزادی را به تماشا ایستادیم.

اندک اندک جلوه هایی از تقدیر درخشانِ این نهضت به ملت ما لبخند زد. حلول این صبح روشن را بزرگ می داریم و یاد ایثارگران سهیم در این حماسهٔ سترگ را -تا همیشه- در خاطرهٔ خویش به تابناکی پاس خواهیم داشت.

سيد ضياءالدين شفيعي

#### تحليل متن

متن، نثری ادبی است. تشبیهات دل نشین و لطیفی دارد و به تبع آن تصاویر دل نشینی ساخته است. تصویرهایی از این دست که از فجر انقلاب اسلامی ارائه شده، بسیار ماناترند و گذشته از این که این گونه نثرهای ادبی، مضامین مربوط به انقلاب اسلامی را مطبوع تر ارائه می کنند، در پرورش نیروی تخیّل دانش آموزان نیز سهم به سزایی دارند.

# شعرخواني

۲۰. قلمرو ادبی: هفت دست گرم و پنهانی: استعاره از هفت سیاره. /دف زدن آسمان هم ، تشخیص.

۸٠. قلمرو ادبي: كلاف ابرهاى تيره: تشبيه ابر به كلاف، تشبيه لطيفى است.

قلمرو فکری: منظور از جمهوری در نظام ما، جمهوری اسلامی است.

۰۰۱. قلمرو زیانی: کِل: هلهلهٔ شادی. کِل زدن یا کِل کشیدن در اصطلاح مردمان غرب و جنوب ایران یعنی هلهله کردن زنان. صدایی که با حرکت تند زبان ایجاد می شود و همزمان فاصله میان دو انگشت شست و سبابه بین دهان و بینی قرار می گیرد. ۱۰۰۱. قلمرو فکری: خورشیدی ترین مرد قرن: منظور امام خمینی (ره) است.

۱۰۲ قلمرو زبانی: بار عام: اجازه و رخصت عمومی. /قلمرو فکری: بار عام رحمت الهی راه یافتیم: رحمت الهی نصیب همهٔ مردم ایران شد. توضیح این که رحمت خداوند، جنبهٔ عمومی دارد و همهٔ هستی را شامل می شود.

### مثنوى عاشقي

زیاران عاشق حکایت کنیم سفر بر مدار خطر ۱۰۲ کرده اند دمید از گلوی سحر زادشان ۱۰۲ دف عشق با دست خون می زنند ۱۰۵ چنین نغمهٔ عشق سر می کنند:

که بی زخم مردن غم عاشق است ۱۰۰ خموشی است هان! اولین شرط عشق ۱۰۷ خموشند و فریادشان تا خداست ۱۰۸ کییم

بیا عاشقی را رعایت کنیم
از آنها که خونین سفر کرده اند
از آنها که خورشید فریادشان
چه جانانه چرخ جنون می زنند
به رقصی که بی پا و سر می کنند
هلاا منکر جان و جانان ما
بزن زخم ، این مرهم عاشق است
مگو سوخت جان من از فرط عشق
ببین لاله هایی که در باغ ماست
ببین لاله هایی که در باغ ماست

(حسن حسيني)

<sup>۱۰۲</sup>. قلمرو زبانی؛ خطر: در این جا نیز –مثل درس دهم - به معنی گذشتن از جان و مال است؛ نیز به معنی سختی و دشواری و نزدیک شدن به هلاکت.

عارفان که جام حق نوشیده اند رازها دانسته و پــوشیده اند

هـر كه را اسرار كــار آموختند مهر كردند و دهانش دوختند

۱۰۸ قلمرو ادبی: خموشند و فریادشان تا خداست؛ پارادو کس، همچنین است مصراع دوم بیت بعد،

۱۰۹. قلمر و ادبي: كل لاله: استعاره از شهيد.

۱۰۴. قلمرو ادبی: خورشید فریاد: تشبیه. فریاد مانند خورشیدی از گلوی آنها دمید (طلوع کرد). لا قلیرو فکری: گلوی سحر زاد؛ فریادی که نوید امید و پیروزی می داد.

۱۰۵. قلمرو ادبی: تلمیحی به سماع صوفیانه دارد که معمولاً این سماع (رقص) با دف زدن و اشعاری خاص خواندن و سپس از خود بی خود شدن (وجد) همراه بود.

۱۰۰. قلمرو زبانی: زخم: زخم عشق است که شیرین است./ قلمرو فکری:در عرصهٔ عشق و عاشقی هم باید زخمی ختجر عشق معشوق شد. نیز اشاره دارد به این که: بزرگان عرصهٔ شهادت، همیشه آرزو کردند در میدان های جنگ بمیرند نه در بستر عاقبت. ۱۰۷. اشاره دارد به این گفته ها از مولانا (مولوی ۱۳۷۱، ۵/ ۲۲۴۰–۲۲۴۰):



بازگشتهام از سفر سفر از من بازنمی گردد شمس لنگرودی







# روش ساختگرایی

روش تدریس ساخت گرا بر مفهوم «ساخت» استوار است. منظور از ساخت، شبکهٔ در هم تنیدهای از مفاهیم است. مفاهیم مربوط به یک حادثه، خاطره، سفرنامه و... شبکهای مفهومی را شکل می دهند.

ساختگرایان بر این باورندکه یادگیرنده باید به صورت آگاهانه و به منظور معنا بخشیدن به انواع پدیدههای هستی، اقدام به ایجاد ساختهای ذهنی کند.

# مراحل اجرای روش «ساختگرایی»

۱) درگیر کردن: این مرحله برای جلب توجه دانش آموزان به موضوع آموزش و ایجاد انگیزه در فراگیران طراحی شده است. معلم قسمتی از یک سفرنامه را در کلاس می خواند. سپس با کمک دانش آموزان موضوعی را انتخاب می کند تا در قالب سفرنامه متنی تولید شود.

 ۲) کاوش: منظور از کاوش در نظام ساخت گرا، جست وجوی راههایی برای دانش سازی است. دانش آموزان می-توانند با یکی از روشهای پرسش سازی، بارش فکری، خوشه سازی و... ساختار متن را مشخص کنند.

۳) توصیف: در این مرحله دانش آموزان فهرستی از عناوین دیده ها و شنیده های خود را جمع آوری نموده، از میان آن ها صحنه ها و حوادث مهم را در ذهن خود بازسازی می کنند و به توصیف تجربیات و خاطرات سفر می پردازند.

۴) گسترش: در این مرحله دانش آموزان از طریق فضاسازی، توصیف مکان و گفتوگو، ضمن گسترش دادن محتوای نوشتهٔ خود، جزئیّات و لحظات خاص سفر را اضافه نموده، اتّفاقات عادی و روزمره را حذف می کنند.

۵) آفرینش: دانش آموزان، با چینش بندهای نوشته، متن نهایی را مینویسند.



سفرنامه نویسی از قالبهای کهن ادبیّات جهان است. سفرنامه هم داستان سفر است هم منبعی ارزشمند جهت تحقیق در تاریخ و مردم شناسی.

انگیزه و نیّت افراد از ثبت خاطرات و تجربههای سفر متفاوت است. برخی سفرنامهنویسان در پی یافتن خود هستند (خودشناسی) و برخی دیگر در پی شناخت جهان هستند. ناصرخسرو به دنبال خوابی دگرگون کننده راهی سفر حج می شود تا خودش را بشناسد. امّا برادران امیدوار برای پژوهش دربارهٔ اقوام بدوی جهان، به سفری ده ساله روی می آورند.

در تعریف سفرنامه گفته اند: "سفرنامه، کتابی است که نویسنده آنچه را در شهر یا شهرهایی که به آن جا سفر کرده، درباره مردم، عقاید، آداب و رسوم آنان، در زندگی و مرگ دیده و شنیده گردآورده است ." در گذشته به دلیل کم بودن وسایل حمل و نقل و سختی های سفر، این گونه کتابها اثر فراوانی در بالا پردن اندیشه های ملتها داشته است.

گاهی ساختارو چارچوب سفرنامه بستگی به مخاطب آن دارد. گاهی آثار حاوی اطلاعات و پیام هایی هستند که سفر نگار بدون دخالت و مستقیم آنان را نقل می کند و نقش اصلی او مشاهده کامل ودرست است.

در جریان سفر نویسنده می رود، می بیند، انتخاب، چیدمان وثبت می کند و این امر باعث شکل گیری روایت های متفاوت سفرنامه نگاری می شود . نویسنده سفرنامه نمی تواند همچون یک دستگاه عمل کند و تفکر و دریافت های او بر نوشته اش اثر می گذارد . گاهی نویسنده شرح سفر را با زبان ادبی می نویسد و گاه کاملا مستند نگاری می کند .

به نمونه های زیر توجه کنید ، دو نویسنده هر یک با روش خود سفر حج را به تصویر کشیده اند

نمونه (١):

و من هیچ شبی چنان بیدار نبوده ام و چنان هشیار به هیچی زیر آن سقف آسمان و آن ابدیت، هر چه شعر از بر داشتم خواندم - به زمزمه ای برای خویش - و هرچه دقیق تر که توانستم در خود نگریستم تا سپیده دمید. و دیدم که " تنها " خسی است و به "میقات "آمده است و نه "کسی" و به "میعادی"، و دیدم که وقت ابدیت است. یعنی اقیانوس زمان، و میقات در هر لحظه ای. و هرجا، تنها با خویش، چرا که میعاد جای دیدار توست با دیگری،

( خسى در ميقات ، جلال آل احمد)

#### نمونه(۲):

«بوی مدینه می آید. این را از نم نم باران فهمیدم. دل ها بی تاب اند و چشم ها گریان. سمت چپمان مسجد شجره است. کم کم شهری سپید پوش به استقبالمان می آید و من چقدر دوست دارم بقیع را ببینم و چقدر دلم می خواهد مدینه را بغل کنم و سرش را بگذارم روی شانه هایم.»

( پرستو در قاف، قزوه)

انگیزه و نیّت افراد از ثبت خاطرات و تجربههای سفر متفاوت است. برخی سفرنامهنویسان در پی یافتن خود هستند (خودشناسی) و برخی دیگر در پی شناخت جهان هستند. ناصرخسرو به دنبال خوابی دگرگون کننده راهی سفر حج میشود تا خودش را بشناسد. امّا برادران امیدوار برای پژوهش دربارهٔ اقوام بدوی جهان، به سفری ده ساله روی میآورند.

سفرنامه ها رامی توان از جهات مختلف تقسیم بندی کرد یکی از این تقسیم بندی ها به شکل زیر است:

# الف ) سفرنامه واقعى:

این سفرها ،شرح مسافرت هایی است که به راستی انجام شده است ونویسنده شرح دیده ها و شنیده ها و خاطره های و رخدادهایی را که در جریان سفر با آنها مواجه شده ،به رشته تحریر در آورده است. مانند سفرنامه برزویه طبیب که از جانب انوشیروان سفری به هند داشت و مامور نوشتن کلیله و دمنه شده بود.همچنین می توان به سفرنامه ناصرخسرو قبادیانی و سفرنامه ابن بطوطه و سفرنامه مارکو پولو جهانگرد ایتالیایی .

به نمونه های زیر توجه کنید:

نمونه ۱:سفرنامه مار کوپولو

(در سفرنامه مارکوپولو، صفحاتی درباره ایران به چشم می خورد که نکات اجتماعی قابل توجهی راروشن می کند .) او در توصیف کرمان، می نویسد : "این سرزمین مرکز سنگهای قیمتی مانند فیروزه و سنگهای صنعتی مانند آهن است." او به نقش فعال زنان در نقش آفرینی پارچههای ابریشمی و دیگرصنایع دستی اشاره می کند و شهر یزد را بزرگ، زیبا و پر رونق توصیف می کند و از پارچههای ابریشمی موسوم به "یزدی" که نزد بازرگانان شهرت فراوانی داشته است یاد می کند. او وسعت منطقه یزد را "هفت روز راهپیمایی" دانسته و وجود نازرگانان شهرت فراوانی داشته است یاد می کند. او وسعت منطقه یزد را "هفت روز راهپیمایی" دانسته و وجود

( ایران در سفرنامه مارکوپولو)

نمونه ۲

جمعه ۱۰/۴/۱۷ جمعه

تاشکند شهر بزرگی است . بزرگ ترین شهر آسیای مرکزی . شهر تمیز و زیبایی است اما بسیار گسترده و پراکنده از جهت وسعت نزدیک به تهران است .

شهر، دیر آشنا به نظر می رسد هم به جهت مردمش و هم گستردگی اش. جاهای دیدنی زیادی دارد و بسیار پردرخت است . درخت های کهن، تاشکند، مطابق ناحیه چاچ قدیم است که یکی از بزرگترین شهرهای ماورای سیحون بوده و در قدیم به وفور گل و نظافت لطافت مشهور بوده است .می گویند شهر چاچ ، اکنون یکی از محلات تاشکند شده است.

(سفرنامه أسياى مركزي،محمدي نيكو)

ب) سفرنامه خیالی

در این سفرها ، نویسنده سفری واقعی انجام نمی دهد بلکه نظر و دیدگاه خود را در قالب سفرنامه می آورد و نویسنده واقعیت های و نابسامانی ها جامعه رامورد نقد و بررسی قرار می دهد چنانچه اگر کسی بخواهد سفری واقعی در آن مکان داشته باشد با همان موارد برخورد می کند و با چشم خود می بیند مانند «سیاحتنامه ی ابراهیم بیگ » نوشته ی زین العابدین مراغه ای که در اواخر دوره قاجار نوشته شده است .

پ) سفرنامه های تمثیلی :

سفرهایی است غیر واقعی که نویسنده در حالتی رؤیایی به جهانی دیگر سفرمی کند . در این سفرها نویسنده پیام خود را در قالب قصه و تمثیل بیان می کند پس درحقیقت گزارشی است از تفکر و تخیل نویسنده در باره امری باطنی و اعتقادی که نویسنده با استفاده از قوه وهم و خیال و با الهام از مشاهدات قلبی خویش به نگارش می پردازد. مانند سفرنامه « مصباح الارواح » که شاعر در عالم رؤیا همراه پیری به زیارت خانه خدا ، سپس به شهرهای دیگر سفر کرده و نویسنده در این سفرنامه مراحل کمال انسان را ذکر کرده است .

سفرنامه تمثیلی و عرفانی دیگر ازشاعر نامی عطار نیشابوری است که موضوع آن ،گفتگوی پرندگان برای رفتن و رسیدن به پرنده ای افسانه ای به نام سیمرغ است . در این داستان ، پرندگان نماد سالکان راه حق و سیمرغ نماد خداوند و هدهد ، نمادی از پیر و مرشد است .

و نیز می توان به اثر معروف «کمدی الهی» که سفرنامه تمثیلی مذهبی و درباره دوزخ و برزخ و بهشت ، اشاره کرد .

# معرفي چند سفرنامه

سفرنامهٔ ناصر خسرو و سفرنامهٔ ابن بطوطه چون دو نگین در خشان در این قالب می در خشند. که دانش آموزان در کتابهای درسی با آنها آشنا شدند.

در میان آثار متأخّرتر می توان به سفرنامههای دکتر محمّدعلی اسلام<mark>ی ندو</mark>شن اشاره کرد مانند «آزادی مجسّمه» «صفیر سیمرغ»، «کارنامهٔ سفر چین»، دکتر اسلامی ندوشن با نثری دلنشین و سنجیده، بسیار زیبا و دقیق به توصیف مکانها و اشخاص می پردازد.

دکتر باستانی پاریزی نیز در «از پاریز تا پاریس» با نثری صمیمی دیدهها و شنیدههای خود را از سفر به چندین کشور ثبت کرده است.

سفرنامههای حج از رایج ترین سفرنامهها در ادب فارسی است. از تاصر خسرو و ابن بطوطه آغاز شده است تا سفرنامه جلال آل احمد و علی شریعتی ادامه یافته است. آل احمد در «خسی در میقات» به توصیف مشاهدات و مناظر می پردازد. او تردیدها و دغدغههای روشنفکری هویتاندیش را بیان می کند. دکتر علی شریعتی با نثری ادبی و سرشار از آرایهها بیشتر در پی رمزگشایی از مناسک حج است.

از نمونههای امروزی تر سفرنامهٔ حج کتاب «با عزیز جان در عزیزیه» از «فرخنده آقایی» است. روایتی خواندنی از سفر حج که با گفتوگوهای او با همسفرش (عزیز خانم) همراه شده است. خانم آقایی با نگاهی زنانه، به جنبههای گوناگونی از مناسک معنوی میپردازد.

در این قسمت تصویری از کتاب ها گنجانده شود



### طراحي آموزشي

موضوع: شعر گردانی

هدف: تقویت مهارت تفسیر و درک و دریافت

روش: اسكمپر

ارزشیابی: تولید متن بر پایه شعر گردانی

### مقدمه

روش «اسکمپر» برای یافتن نگاه و طرح خلّاقانه بسیار مناسب است. واژهٔ «اسکمپر» را به شیوهٔ «سرواژه سازی» ساختهاند:

| substitute        | جانشين كردن            |
|-------------------|------------------------|
| combine           | ترکیب کردن             |
| adapt             | اقتباس، تطبيق          |
| Modify(magnify)   | تغییردادن یا بزرگنمایی |
| Put to other uses | کاربردهای دیگر         |
| eliminate         | حذف یا کاهش            |
| rearrangement     | بازأرايي               |

مراحل روش تدریس «اسکمیر»

در شعر گردانی از یک یا چند مرحلهٔ این روش می توان استفاده کرد:

۱) دانش آموزان باید بر شعر درنگ کنند و بگذارند قوی ترین حسی که در آنها برانگیخته می شود به درونشان رخنه کند. اگر برای دانش آموزان چنین حس و برداشتی پیش نیامد، این پرسش را از خود بپرسد: «چه مفهوم مهمتی در این شعر وجود دارد؟»

۲) در مرحلهٔ دوم با استفاده از هفت دستور این روش، باید حس یا برداشت خود را تقویت کند، بزرگنمایی کند،
 با شرایط امروزی تطبیق یا سازگاری کند، ترکیب کند، جانشین کند، کاهش دهد و... آنگاه برای هر کدام، یک یا چند پرسش کمکی مطرح کند. مثلاً در «بزرگنمایی» میتوان این پرسشها را مطرح کرد:

- كدام بخش شعر را مى توان برجسته كرد؟
- كدام بخش شعر را مى توان به صورت اغراق آميز بيان كرد؟
  - آیا می توان بسامد و تکرار آن را افزایش داد؟
- ۳) در مرحلهٔ نهایی با استفاده از یک یا چند مورد از دستورهای هفت گانهٔ اسکم<mark>پر ش</mark>روع به نوشتن کنند.

نکات مهم در شعر گردانی

الف) در شعرگردانی، معلّم هیچ تفسیر و شرحی از شعر ارائه ندهد تا دانش آموزان بدون پیش داوری، تفسیری را که در ذهنشان نقش می بندد، روی کاغذ ثبت کنند.

ب) دانش آموزان نباید تلاش کنند مصادیق مشابه هم کلاسیهای خود را بیابند زیرا شعر گردانی، تمرینی برای ابراز نظرات شخصی و احساسات درونی است.

### درس بازدهم

#### كاوة دادخواه

در داستان های حماسی ایران و اساطیر باستان، چهرهٔ انقلابی کاوهٔ آهنگر بی نظیر است و پیش بند چرمین او که بر نیزه کرد و مردم را به اتحاد و جنبش فراخواند، درفشی بود انقلابی که بر ضدّ پادشاه وقت، ضحاک، برافراشت. درفشی که پشتیبان آن، دل دردمند و بازوی مردم رنج کشیده و بی پناه بود.

ضحّاک، مُعَرَّب اژی دهاک (⊨ژدها)، در داستان های ایرانی، مظهر خوی شیطانی است و زشتی و بدی. در اوستا موجودی است، «سه پوزهٔ سه سر شش چشم»، دیوزاد و مایهٔ آسیب آدمیان و فتنه و فساد. به روایت فردوسی، ضحّاک بارها فریب ابلیس را می خورد؛ بدین معنی که ابلیس با موافقت او، پدرش، مَرداس را که مردی پاک دین بود، از پای درمی آورد تا ضحاک به پادشاهی برسد. سپس در لباس خوالیگری ۱۱۰ چالاک، خورش هایی حیوانی بدو می خوراند و خوی بد را در او می پرورد، ۱۱۱ سپس بر اثر بوسه زدن ابلیس بر دوش ضحاک، دو مار از دو کتف او می روید و مایهٔ رنج وی می شود. ۱۱۲

پزشکان فرزانه از عهدهٔ علاج بر نمی آیند تا بار دیگر ابلیس خودرا به صورت پزشکی درمی آورد و به نزد ضحاک می رود و به او می گوید راه درمان این درد و آرام کردن ماران، سیر داشتنِ آنها با مغز سر آدمیان است. ۱۲ ضحاک نیز چنین می کند و برای تسکین درد خود به این کار می پردازد. به این ترتیب که هرشب دو مرد از کهتران و یا مهتر زادگان ۱۱۲ به دیوان او می برند و چانشان را می گیرند و خورشگر، مغز سر آنان را بیرون

۱۱۰. فلمرو زبانی: خوالیگر: آشپز، طباخ. این کلمه صفت شغلی است و از xali به معنی طعام به اضافه «گر» پسوند فاعلی و شغلی ساخته شده است.

۱۱۱. قلمرو فکری: این نکته باید برای دانش آموزان روشن شود که چرا خورش های حیوانی. خوی بد را در انسان می پرورد؟

<sup>&</sup>lt;sup>۱۱۲</sup>. قلمرو ادبی: داستان ضحاک، داستانی کاملاً نمادین است و عناصر و مؤلفه های آن نقش های نمادین ایفا می کنند. بخشی از این نمادها در متن توصیف شده اند اما برای درک درست داستان ضحاک، نیازمند بازخوانی نمادهای آن هستیم. «دوش» نماد قدرت و اقتدار است و «بوسه» نشانهٔ التذاذ و التصاق است؛ یعنی با بوسهٔ ابلیس که بر دوش ضحاک می نشیند، تمامی اقتدار و قدرت وی از آن ابلیس می شود و از آن پس ضحاک، پیوستهٔ ابلیس می شود و جز به ارادهٔ او رفتار نمی کند.

<sup>&</sup>lt;sup>۱۱۲</sup> قلمرو فکری: مغز: نشانهٔ این که ابلیس برای این که اراده و قدرت انسان را در اختیار بگیرد، باید بر مغز (خرد و اندیشه) او چیره شود.

<sup>&</sup>lt;sup>۱۱۱</sup>. قلمرو ادبی، اشاره دارد به این که باید مغز جوان باشد، جوان، نماد اراده و اقتدار جامعه است، قلمرو فکری، مغز نیروی محرک و به اصطلاح موتور جامعه است. هم از این رو، ابلیس می خواهد نیروی کار و تلاش جامعه را مختل کند و برای همین هم هست که هنر خوار می شود و جادویی ارجمند می گردد.

می آورد و به مارها می خوراند تا درد ضحاک اندکی آرامش یابد. در اساطیر ایران، مار مظهری است از اهریمن و در اینجا نیز بر دوش ضحاک می روید که تجسّمی است از خوهای اهریمنی و بیداد و منش خبیث.

در محیطی که پادشاه بیداد پیشهٔ ماردوش به وجود آورده بود، تاریکی و ظلم بر همه جا چیرگی داشت و کسی ایمن نمی توانست زیست. فردوسی تصویری از آن روزهای سیاه را در این چند بیت هرچه گویاتر نشان داده است؛ روزگاری که کاوه و هزاران تن دیگر را ناگزیر به بهای جان خویش به نافرمانی برانگیخت:

چو ضحاک شد بر جهان شهریار بر او سالیان انجمن شد هزار ۱۱۵ نهان گشت کـــردار فرزانگان پراگنده شد نـــام دیـوانگان ۱۱۶ هنر خوار شد، جادویی ارجمند ۱۱۷ نهــان راستی، آشکارا گـزند ۱۱۸ برآمــد بــرین روزگـــار دراز کشید اژدهافش به تنگی فراز ۱۱۰...

الم المروزباني: انجمن شدن: گرد آمدن (افراد، اشيا ، زمان و غيره) انبوه شدن./ قلمرو فكرى: يعنى هزار سال پادشاهى كرد. المروزباني: ديوانگان: مقابل فرزانگان/ قلمرو فكرى: بي خردان و نادانان، راه و رسم دانايان و فرهيختگان از بين رفت و جادوگران مشهور شدند. مفهوم: گوشه نشينى خردمندان و مقام يافتن بي خردان ،چيرگى ظلم بر جامعه. / قلمرو ادبى: براگنده شدن نام ، فرزانگان و شدن نام ، فرزانگان و ديوانگان و پراگنده شدن نام ، فرزانگان و ديوانگان.

11۷. قلمرو زبانی: چهار جمله است./ قلمرو فکری: جادویی در برابر هنر قرار می گیرد و اگر هنر را شایستگی و توانمندی بدانیم پس جادویی عملی خواهد بود که در برابر شایسته سالاری قرار خواهد گرفت. ضحاک، جادویی را رواج می دهد و این نشان می دهد که جادویی عملی اهریمنی است. ضحاک برای ادامهٔ کار خود نیز نیازمند این است که همهٔ عوامل خود را به راه جادویی بیاورد:

ز پوشیده رویان یکی شهرناز دگر پاکدامان به نام ارنواز

به ایوان ضحاک بردندشان بر آن اژدهافش سیردندشان

بپروردشان از ره جادویی بیاموختشان کری و بدخویی

ندانست جز کڑی آموختن جز از کشتن و غارت و سوختن (ققنوس، ۴۵/۱)

جامعه (قدرت یافتن بدیها ویی توجّهی به خوبیها). فرهنگ و ادب و هنر بی ارزش شد و سحر و جادوگری ارزشمندگردید،

۱۱۸. قلمرو زبانی: گزند: ظلم و ستم. آسیب رساندن و تعدی به حقوق دیگران./ قلمرو فکری: ، جا به جا شدن ارزشها در

۱۱۹. قلمرو فكرى؛ اژدهافش: مراد ضحاك است. یعنی ضحاك در تنگنا افتاد. روز گارش به تنگی و تلخی گرایید.

صداقت و راستی از بین رفت، آزار و اذیت جای آن را گرفت.

به نام فریدون گشادی دو لب...

که در پادشاهی کند پشت راست ۱۲۰

که ای پـرهنر با گهر بخردان

که بر بخردان این سخن روشن است

گوی، بدنژادی ۱۲۰، دلیر و سترگ...

که: جز تخم نیکی، سپهبد نکشت ۱۲۴

بر آن کار گشتند همـداستان ۱۲۵

بر آمد خـروشیدن دادخواه

بر نـامد خـروشیدن دادخواه

بر نـامدارانش بنشـاندند ۱۲۷

که برگوی تا از که دیدی ستم

۱۳۰ قلمرو ادبی: پشت راست کردن: کنایه از ثابت و مستقر شدن. قدرت یافتن.

۱۲۱. قلمرو زبانی: موبدان: موبد در اصل مغ بد یعنی روحانی بزرگ. و در این جا بزرگان روحانی. این گروه همیشه یکی از ارکان حکومت بودند، البته در دوره هایی هست که برخی از پادشاهان خواستند از قدرت مغان کم کنند و حتی به قلع و قمع آنها پرداختند اما همیشه حضور آنها در حکومت سنگین بوده است.

۱۳۲ قلمرو زبانی: گو: پهلوان، دلیر و شجاع. / بدنزاد: بزرگ زاده، از نزاد بزرگ. آقای دبیرسیاقی «برنزادی» ضبط کرده است که به معنی «عالی تبار و والانسب» است. (دبیرساقی،۱۳۸۵، ۱/ ۸۸)

۱۲۲ قلمر و زبانی: استشهادنامه.

۱۲۴. قلمرو فکری: محتوای استشهاد نامه این باشد که سپهبد (ضحاک) جز نیکی و خیرخواهی نکرده است.بیت پسینی که نیامده، کاملش می کند: نگوید سخن جز همه راستی نیامده، کاملش می کند: نگوید سخن جز همه راستی

<sup>&</sup>lt;sup>۱۲۵</sup>. قلمرو فکری: گروهی افراد راست رو هم که در دربار او حضور داشتند و فراخوانده شده بودند، از ترس با آن استشهادنامه موافقت کردند.

۱۲۶. یکایک: ناگهان./ قلمرو فکری: در آن لحظه ناگهان از دربار ضحّاک، فریاد کاوه بلند شد.

۱<sup>۲۷</sup>. قلمرو فکری: چون بحث استشهادنامه است و ضحاک می خواهد خود را دادگر نشان دهد. هم از این رو کاوه را برِ نامدان می نشاند و در آخر هم می بینیم که فرزندش را آزاد می کند.

خروشید و زد دست برسر ز شاه ۱۲۱ که شاها منم کاوهٔ دادخــواه ۱۲۰ یکی بی زیان مـــرد آهنگرم ز شاه آتش آید همی برسرم ۱۳۱ تو شاهی و گر اژدها پیکــری بباید بــدین داستــان داوری ۱۳۲ که گر هفت کشور به شاهی توراست چرا رنج و سختی همه بهر ماست ۱۳۳...

۱۳۸ به روی دژم: خشمگینانه. فلمرو فکری: ضحاک خشم بر کاوه نه، بلکه حالتی از خشم و ناراحتی را برای حاضران نشان داد که بگوید از ماجرا متأثر و متأسف است و در بی جبران: مصراع دوم بیت مؤید این نکته است. فلمرو ادبی: در مصرع دوم بین دو «که» جناس تام وجود دارد.اولی به معنای حرف ربط ، دومی ، چه کسی.

۱۲۱. قلمرو ادبی: دست بر سر زدن: کنایه از بیان حالت اندوه و تأسف. / قلمرو فکری:من از ستم شاه، ماتم زده ام.

<sup>۱۳۰</sup>. قلمرو فکری«دادخواه» که پس از این ماجراها به صورت لقب و شهرت برای کاوه درمی آید، در اینجا به عنوان لقب نیامده است و بلکه در معنی شاکی و متظلم است یعنی ای شاه از تو به من ستم رسیده اس<mark>ت</mark> و من برای دادخواهی و شکایت اینجا آمده ام. بیت پسینی هم − که نیامده− این تکته را تأیید می کند؛ بده دادِ من کآمدستم دوان / همی نالم از تو به رنج روان (نسخهٔ دبیر سیاقی ۱/ ۸۹)

در اینجا ابیات دیگری هست که در برخی از نسخه ها آمده و جزئیات ماجرا را بیشتر توضیح می دهد؛

ز تو بسر من آمد ستم بیشتر کنی هر زمان بسر دلم نیشتر

ستم گر نداری تو بر مـن روا به فرزند من دست بردن چرا

مرا بود هژده پسر در جهان ازیشان یکی مانده است این زمان

ببخشای و بر من یکی در نگر که سوزان شود هر زمانم جگر

شها من چه کردم یکی بازگوی وگریی گناهم بهانه مجوی

۱۳۱<mark>. فلمرو زبانی،</mark> یکی بی زبان مرد آهنگرم، سه ترکیب وصفی، یک مرد بی زبان آهنگر هستم./ فلمرو ادبی، آتش، استعاره از ستم./ مصراع دوم کنایه از این که از شاه بلا و ستم دیده ام.

۱۳۲. قلمرو زبانی: گر : به معنی یا است./قلمرو فکری: اگر تو بادشاه هستی یا بادشاه ماردوشی، باید در باره سرگذشت من

#### قضاوت نمایی.

<sup>۱۳۲</sup>. فلمرو فکری این بیت را باید از شاه بیت های ادبیات انتقادی به حساب آورد؛ می گوید: چرا باید از جهان پادشاهی تو، تنها رنج و سختی اش بهرهٔ ما باشد.

شماریت با من بباید گرفت بدان تا جهان ماند اندر شگفت

مگر کز شمار تــو آید پدید که نوبت به فرزند من چون رسید؟

که مارانت را مغز فرزند من همی داد باید به هر انجمن

شگفت آمدش کان سخن ها شنید به خوبی بجستند پیوند او ۱۳۴ که باشد بر آن محضر اندر گوا سبک، سوی پیران آن کشورش، بریده دل از ترس گیهان خدیو ۱۳۶ نسم در دل ها به گفتار اوی ۱۳۷ نسم مرکز براندیشم ۱۳۸ از پادشا بدرید و بسپرد محضر به پای ۱۳۱ برو انجمن گشت بازارگاه جهان را سراسر سوی داد خواند ۱۴۰ بیوشند هنگام زخیم درای، ۱۳۱

۲۰ سپهبد بـه گفتـــار او بنگرید بــــدو باز دادند فــرزند او بفرمود پس كــــاوه را پادشا چو برخواند كاوه، همه محضرش خروشید كای پایمردان دیــو ۱۲۵ همه سوی دوزخ نهادید روی نباشم بدین محضر اندر گــوا خروشید و برجست لرزان ز جای چو كاوه برون شد ز درگـاه شاه همی برخروشید و فریـاد خواند همی برخروشید و فریـاد خواند

۱۳۴. پیوند کسی را جستن: اتحاد و اتصال و یگانگی اورا جلب کردن. (دبیر سیافی ۱/ ۹۰)

<sup>۱۳۵</sup>. <mark>قلمرو زبانی:</mark> پایمرد: دستیار. دیو: هرسرکش و متمرّد، خواه از جنس انس و خواه از جنس جن و خواه ازدیگر حیوانات و ابلیس که فارسیان اهرمن و دیو خوانند (آنندراج)

قلمرو ادبي: ديو، استعاره از ضحاك.

قلمرو فکری: دیو، دیوه Daiva(خدای دروغین ، اهریمن) که بعدها دیو Dev و آمروزه دیو Div شده است. کلمه ای است فارسی و بسیار قدیمی .توعی از شیاطین ، گمراه و کج اندیش ، کج طبع و کنایه از قهر و غضب (برهان)

<sup>۱۳۶</sup>. قلمرو زبانی: گیهان خدیو: خدای جهان./ گیهان خدیو: ترکیب اضافهٔ مقلوب ./ قلمرو ادیی:دل از ترس بریدن: کنایه از نترسیدن / دل سپردن: کتایه از پذیرفتن /روی نهادن: کنایه از رفتن، گرایش/ روی و اوی/دیو و خدیو: جناس ناهمسان دارند./ قلمرو فکری: ای حامیان ضحاک از خدای جهان نمی ترسید... موقوف المعانی با بیت بعد.

۱۳۷. قلمرو فکری جای شما در جهنم است چون مطیع فرمانهای ضحّاک هستید.

<sup>۱۲۸</sup>. قلمرو زبانی براندیشم: براندیشیدن: ترسیدن، ملاحظه کردن./ نه: نه نفی است و برای تأکید اول جمله می آید.

۱۲۹. قلمرو زبانی سیر دن: در تداول سیردن. - سیاردن. در اینجا لگدمال کردن. از جمله معانی دیگر آن: انجام دادن؛ طی کردن: کاری که نه کار توست مسیار / راهی که نه راه توست مسیر.

. المرو ادبي: داد، با توجه به «فرياد» ايهام تناسبي دارد: ١ - عدل و داد ٢ - داد و فرياد / جهنان: مجازاً مردم جهان.

همان، کاوه آن بر سرِ نیزه کرد همانگه ز باز خروشان همی رفت نیزه به دست که ای نـامد کسی کــاو هوای فریدون کند دل از بند خ بپویید ۱۲۳ کاین مهتر آهرمن ۱۳۳ است جهان آفرین همی رفت پیش اندرون ۱۳۵ مردِ گُرد جهانی بر او بدانست خود کافریدون کجاست سراندرکشید بیامد بـــه درگــاه ســالار نو ۱۳۰ بدیدندش آن فریدون چو گیتی بر آن گونه دید جهان پیش فریدون چو گیتی بر آن گونه دید حمان پیش همی رفت منزل به منزل چو باد سری پر ز

همانگه ز بازار برخاست گـرد که ای نـامداران یـزدان پرست دل از بند ضحـاک بیرون کند ۱۲۲ جهان آفرین را به دل، دشمن است... جهانی بر او انجمن شد، نه خُرد سراندر کشید و همی رفت راست بدیدندش آنجا و برخاست غو ۱۲۷... جهـان پیش ضحاک وارونه دید سـری پر ز کینه، دلی پر ز داد..

اهریمن در اوستا به صورت Angra-mainya است جزء اول به معنی « بد و خبیث» و جزء دوم همان است که درفارسی «منش» شده است مجموعاً یعنی خرد خبیث و پلید.( حاشیه برهان و نیز رزم نامه ص ۷۹) اهریمن در شاهنامه در مقابل انسان تعریف و شناخته می شود: انسان با خرد و اهریمن با جادو و یی خردی - چنانکه در جای دیگری نیز بدان اشاره رفت. فریدون دو فرزند خود (سلم و تور) را اهریمن می خواند، چون از خرد انسانی پالوده اند:

بگوی آن دو ناپاک بیهوده را دو اهریمن مغز پالوده را

در شاهنامه، اهریمن و دیو به یک معنی آمدهاند: در داستان «کیومرث»، دشمن او را اهریمن مینامد ولی بچهٔ اهریمن را «دیوبچه» می گوید.

۱۴۱. قلمرو زبائی زخم: ضربه / درای: پتک آهنکی. / میان چرمی که آهنگرها هنگام ضربه زدن با بتک با آن روی بای خود را میبوشانند. ۱۲۱. قلمرو ادبی:دو کنایة متضاد: هوای کسی کردن ≠ سر از بند کسی بیرون کردن.

۱۴۲. قلمرو زبائي ببوييد: برخيزيد، حركت كنيد،/حرف «را» فك اضافه است .دشمن جهان آفرين

۱۳۱. قلمرو زبانی آهرمن؛ اهریمن، شیطان، فلمرو فکری؛ مصراع دوم تعریف آن است؛ اهریمن که دشمن جهان آفرین است. در دین زرتشتی، آفرینندهٔ بدی و پلیدی و زشتی و نادانی و ستم است. دردوران اسلامی معادل شیطان و ابلیس قلمـداد شـده است. اهریمن (اوستا aiwi . gatay) مهاجم ، نابود کننده ، مخالف و دشمن ( بندهش هندی، بهزادی،ص ۲۱۹)

۱۲۵. قلمرو زیانی: پیش اندرون: در پیش، پیشاپیش.قلمرو فکری: کاوهٔ پهلوان، پیشاپیش میرفت و سپاهی انبوه گرد او جمع شدند.

<sup>&</sup>lt;sup>۱۴۶</sup>. قلمرو زبانی:سالار نو: امیر و یادشاه نو، و منظور فریدون است.

۱۲۷. قلمر و زبانی:غو: بانگ و فریاد.

چه پیران که در جنگ دانا بدند ۱۲۸ ز نیرنگ ۱۴۹ ضحاک بیرون شدند... ز لشکر سوی کاخ بنهاد روی... بیامد قسریدون به کردار باد بزد بر سرش ترگ ۱۵۱ بشکست خُرد به کوه دماوند، کردش به بند جهان از بد او همه پاک شد

به شهر اندرون هرکه بُرنا بُدند سوی لشکر آفریدون شدند پس آنگاه ضحاک شد چاره جوی ز بالا چو پی بر زمین برنهاد بر آن گُرزهٔ گاوسر ۱۵۰ دست برد بیاورد ضحاک را چون نوند ۱۵۲ از او نام ضحاک چون خاک شد

شاه نامه، فردوسی

# آگاهیهای فرامتنی

گرز گاوسر فریدون و منشأ آن:

از آنجا که پهلوان شخصیتی است یگانه و استثنایی و گارنامهای دارد از پیش پرداخته که سرنوشت او را از گاه زادنش تا لحظهٔ مرگ، از سرگذشت یک نواخت و پرادبار خیلِ عوام و انبوه مردمان جدا کرده و یل سرافراز را به سان مظهری آرمانی از یارستن و نریمانی و دیگر تواناییهای سزاوار انسان شناسانده، به صورت شخصی بغانه و خدای گونه در مرز بین ایزدان و مردمان قرار میدهد، به همان ترتیب ساز و برگ ها و متعلقات پهلوان نیز اغلب ویژگی های خاص و استثنایی و خارق العاده دارند، به ویژه سلاح رزم او دارای مشخصاتی است که آن را از دیگر جنگ افزارها متمایز می کند. (سرکاراتی، ۱۳۸۵ :۳۶۴) یکی از پرکاربردترین سلاح هایی است که ایرزدان و پهلوانان هند و اروپایی از آن استفاده می کنند. این واژه در کهن ترین بخش اوستا یعنی گاهان، در اهونودگاه )یسنا ۳۲، بند ۱۰ به صورتVadra(پورداوود،۸۲:۱۳۸۲) و در اوستای جدید به صورتVazra آمده است که در فارسی با تبدیل شدن »واو« به »گاف« و قلب دو حرف »ر« و »ز« با

۱۲۸. قلمرو فکری در شهر جوانان و هم چنین پیران کار آزموده در جنگ (موقوف المعنی با بیت بعدی)

۱۲۹. قلمرو زبانی: نیرنگ: در اینجا یعنی طلسم و جادو؛ مکر و حیله. به لشکر فریدون پیوسته و از دام و مکر حکومت ضحاک رستند.

<sup>.</sup>۱۵۰ گرزهٔ گاوسر: گرزی که سر آن به شکل سر گاو بود .

۱۵۱. ترگ: کلاه خود،

۱۵۲. توند: اسب تندرو.

یکدیگر، به صورت گرز درآمده است (همان: ۸۴) برخی از متون دورهٔ اسلامی نیز به گرزوری فریدون اشاره شده است. در اخبارالطوال (دینوری، ۱۳۸۳ ۳۰۰) آمده که فریدون با گرز آهنی، ضربتی بر فرق سر ضحاک زد. گاهی گرز فریدون به پتک آهنین (ابن فقیه، ۱۳۴۹) تشبیه شده که احتمالاً تحت تأثیر روایات کاوهٔ آهنگر به این نام خوانده شده است. اما مشخّصه ای که فریدون را از دیگر گرزوران هند و اروپایی جدا می کند، گاوسر یا گاو شکل بودن گرز اوست. در اوستا چنین مشخّصه ای دربارهٔ گرز فریدون نیام ده است. در متون پهلوی هم به جز یک متن، ویژگی گاوسری برای این گرز ذکر نشده است. در دادستان دینیگ (۳۶ ۸۳) در شرح بند گسستن ضحاک در هزارهٔ اوشیدر، آمده است که سامان گرشاسب با گرز گاوسار تو تو همان گرزی است که فریدون در نبرد با ضحاک از آن استفاده کرده بود و همان طور که در این متن آمده، در آخرزمان در دست گرشاسب است تا با ضحاک را از بین ببرد. در شاهنامه نیز نخستین بار نام گرز گاوسر در داستان فریدون و ضحاک به میان می آید؛ آن قسمت از داستان که فریدون آمادهٔ نبرد با ضحاک می شود و نقش گرزی گاوسر را بر خاک میان می آید؛ آن قسمت از داستان که فریدون آمادهٔ نبرد با ضحاک می شود و نقش گرزی گاوسر را بر خاک می کشد و بد ین ترتیب شکل سلاحی را که می خواهد با آن به جنگ ضحاک برود، به آهنگران نشان می دهد. در نتیجه اختراع گرز گاوسر به فریدون نسبت داده شده و او اولین کسی است که از ایس سلاح استفاده می کند. علاوه بر این قسمت از شاهنامه، در داستان آنجا که می گوید سه چیز از فریدون به یادگار ساده، به گرز گاوسر اشاره می کند:

یکــی تخــت و آن گــرزهٔ گاوســار سه دیگر کجا هفت چشمه کمـر

که مانده ست از او در جهان یادگار همــــی خوانـــدی نــــام او دادگــــ

((ن.ک: گرز گاوسر فریدون و منشأ آن، محمود جعفری دهقی، مجید پوراحمد، مجلهٔ ادب فارسی، دوره ۳، شماره ۲. پاییز و زمستان ۱۳۹۲، ۲۹–۵۷)

# کارگاه درسپژوهی

# وضعیت واژگان در گذر زمان

معنای واژهها ثابت و همیشگی نیست و در طول زمان دچار تغییر و تحوّل معنایی شدهاند و برای هر واژه در گذر زمان یکی از چهار وضعیّت زیر پیش میآید:

الف) واژگان متروک: به علل سیاسی مذهبی، فرهنگی، یا اجتماعی واژگان زیر از فهرست واژگان حذف شدهاند؛ مانند:

برگستوان (پوشش اسبان و جنگاوران) ، سوفار (دهانهی تیر)، خوازه (طاق نصرت)، خوان (سفره)، دستار (عمّامه، دستمال)، آزفنداک (رنگین کمان)، ملطّفه (نامه)، چهار آیینه (لباس جنگی)، خوالیگر (آشپز)، باره (اسب)

#### ب) کاربرد واژگان با تحول معنایی:با از دست دادن معنای پیشین معنای جدید پذیرفتهاند.

| واژه  | معنای قدیم         | معنای جدید                            |
|-------|--------------------|---------------------------------------|
| دستور | وزير، اجازه،مشاور  | فرمان دستور زبان                      |
| تماشا | راه رفتن،گردش کردن | نگاه کردن بهچیزی یا <mark>کس</mark> ی |
| كثيف  | متراكم و انبوه     | الوده و ناپاک                         |
| سفيته | كشتى               | وسیلهای برای فضا نوردی                |
| سوگند | گوگرد              | in,                                   |

#### پ) کاربرد واژگان بدون تغییر معنا: با حفظ معنای قدیم به حیات خود ادامه می دهند امانند:

گریه،خنده،شادی زیبایی،دست،پا،چشم

#### **ت) کاربرد واژگان با گسترش معنایی**:واژگان با حفظ معنای قدیم،معنای جدید پذیرفتهاند.

| واژه  | معتاى قديم             | معنای جدید                     |
|-------|------------------------|--------------------------------|
| يخچال | يخچالهاي طبيعي زمين    | وسیلهای برای سرد نگه داشتن غذا |
| زين   | زين اسب                | زین دوچرخه                     |
| سپر   | ابزار جنگی             | سپر ماشین                      |
| ركاب  | حلقه أويخته از زين اسب | رکاب دوچرځه                    |
| پیکان | نوک ثیر                | نام اتومبيل                    |

توجّه: تغییر معنایی برای بیان معانی مفاهیم یا پدیده های جدید که در طول دوران گذشته وجود نداشته اند ، همیشه سعی کرده است با تغییر ساختار فرهنگی و سیاسی همان دوره مطابقت داشته باشد .

### گنج حکمت

### كارداني

کشتی گیری بود که در زورآزمایی شهره بود؛ بدر در میدان او هلالی بودی ۱۵۳ و رستم به دستان او زالی.

با جوانان چو دست بگشادی پای گردون پیر بربستی ۱۵۴

روزی یاران الحاح کردند و مرا به تفرج بردند؛ ناگاه کشتی گیر از کناره ای درآمد و نبرد خواست، خلق در وی حیران شدند؛ زور بازویی که کوه به هوا بردی!

از هر طرف نفیر برآمد. در حال که کشتی گیر دست بر هم زد، پایش بگرفتم و سرش بر زمین محکم زدم. گفتم: «علم در همه بایی لایق است و عالِم در آن باب بر همه فایق، استعداد مجرد ۱۵۵، جز حسرت روزگار نیست.»

لاف آن نتوان به آسانی زدن ۱۵۴

زور داری، چون نداری علم کار

روضهٔ خلد، مجد خوافی

# تحليل متن

متن، تأکید دارد بر اینکه «علم و مهارت» باید توأمان باشد؛ کاردانی و کامیابی هم به همراه بودن این دو است.

<sup>۱۵۲</sup> قلمرو ادبی: بدر در میدان او هلالی بودی: بدر مجاز از تنومند و قوی هیکل. هلال: مجاز از لاغر و میان تهی.

۱۵۴ قلمرو ادبی: دست گشادن: سرشاخ شدن، کنایه از زور آزمایی کردن، کشتی گرفتن، / قلمرو فکری: گردون پیر: قلک که در زمین زدن نسل بشر، سابقه دارد. پیری در اینجا یعنی تجربه. آن کشتی گیر وقتی با جوانان کشتی می گرفت، از فلک پیر و با تجربه نیز ، پخته تر و با تجربه تر خودرا نشان می داد و بر آنها غلبه می کرد.

١٥٥. قلمرو زباني: استعداد مجرد: استعداد به تنهايي.

۱۵۶. قلمرو فکری: نمی توان به آسانی ادعای زورمندی کرد، وقتی دانش استفادهٔ درست از زور و توانایی خودرا نداری.

# شعرخواني

وطن

ز نیروی شیران ۱۵۷ بسود گوهرم که با او چنین است پیمان من گذشتن ز جان، رسم مردانگی است به یزدان که بدتر ز اهریمن است به چشمان من، کیمیا خاک توست به خون من آن ذره آغشته باد منم پور ایسران و نام آورم

کنم جان خود را فدای وطن

دفاع از وطن، کیش فرزانگی است

کسی کز بدی، دشمن میهن است ۱۵۸

مرا اوج عزّت در افلاک توست

رود ذرّه ای گر ز خاکت به باد

نظام وفا

۱۵۷ قلمرو زبانی: پور: پسر، فرزند. / گوهر : نژاد و تبار. / قلمرو ادبی:شیران: استعاره از پهلوانان و دلیران و ...
۱۵۸ قلمرو زبانی: از بدی: از روی بدی و بد بودن.



نمایه درس دوازدهم

# عنوان: كاهش محتوا (خلاصه نويسي)

محتوا: آموزش خلاصه نویسی به عنوان روش کاهش محتوای نوشته

# حکایت نگاری

بازنویسی حکایتی از گلستان سعدی با رعایت

اصول بازنویسی

# کارگاه نوشتن

# تعیین و تشخیص روش خلاصه نویسی متن

خلاصه کردن نوشته با انتخاب یکی از دو روش پیشنهادی

ارزیابی نوشته ها بر اساس سنجه های درس

# متن و تصوير

آموزش کاهش محتوا با کوتاه کردن جملات و عبارات دو روش خلاصه نویسی: ۱) خلاصه نویسی وابسته به متن ۲) خلاصه نویسی آزاد

کاربرد نمودار، جدول و نقشهٔ مفهومی در خلاصه نویسی

# اهداف درس:

# اهداف درس:

شناخت روشهای کاهش محتوای نوشته
آشنایی با روشهای خلاصهنویسی
تشخیص معانی و مفاهیم اصلی نوشته
توانایی ایجاد انسجام بین جملات و بندهای نوشته
آشنایی با سادهنویسی و ایجاز
توانایی خلاصه کردن متن با زبان و روش نویسنده
توانایی خلاصه کردن متن با زبان و روش خود
بهرهگیری از جدولها و نمودارها در خلاصه کردن م

روش های تدریس

# روش کاج

نام این روش به شیوهٔ سرواژهسازی و از سه واژهٔ «کاستن، افزودن و جالب بو<mark>دن»</mark> ساخته شده است. از مزایای این روش، پرورش «ذهن چندبُعدی» و فاصله گرفتن از «ذهن با مسیر خطی» است.

## مراحل روش تدریس کاج

# ۱) صامت خوانی

متنی را که برای خلاصهنویسی انتخاب شده، با دقّت میخوانیم تا به هدف و مضمون اصلی نوشته تسلّط پیدا کنیم.

## ۲) کاستن

محتوای نوشته را کاهش میدهیم. این حذف و کاهش نباید باعث تغییر معنا و مقهوم اصلی متن شود. بهتر است برخی جملات و عبارات توضیحی را که برای تفهیم بهتر مطالب ذکر شدهاند، حذف کنیم مواردی مانند: مترادفها، آرایههای ادبی، ضربالمثلها و....

### ۳) افزودن

ممکن است با حذف بخشهایی از جملات و بندها، انسجام و پیوند نوشته از بین برود. بنابراین، عبارات کوتاه و حروف پیوند را به متن اضافه میکنیم تا نوشته، یکدست و یکسان و ساختار بندها حفظ شود.

۴) جالب بودن (برجسته کردن)

پس از خوانش هر بند، به این پرسش پاسخ میدهیم که این بند چه مفهوم و معنایی را بیان می کند؟ در پاسخ به این پرسش از اصطلاحاتی چون «مهم ترین، بهترین، جالب ترین و...» استفاده می کنیم و پاسخها را در متن می گنجانیم. این مرحله بیشتر در خلاصه نویسی آزاد کاربرد دارد.

- ۵) بازخوانی، ویرایش و تولید متن نهایی
- در گام پایانی، متن را بازخوانی می کنیم و به ویرایش متن می پردازیم.

### به نمونهٔ زیر توجه کنید:

نمونه: «فال که انواع گونهگون آن، از کفبینی و شانهبینی و جگربینی و ماسهبندی و تعبیر خواب از بقایای آیین شُمَنان به نظر می آید، از قدیم در مشرق رواج داشته است و عامهٔ مردم در مواقع دودلی و نگرانی و درماندگی به راهنمایی کاهنان و ساحران دست به کار میزدهاند، و نشان میدهد که چگونه در همه جا در هنگام درماندگی، مردم به غیب و کسانی که خود را واقف اسرار آن نشان میدهند، پناه میبرند و میکوشند که مگر بر تاریکی حیرت و بیجارگی خویش دریچهای از غیب بگشایند و از سرنوشت و آیندهٔ خویش خبر گیرند.

کلمهٔ فال که در فارسی شگون هم گفته می شود، عربی است و بر شگون خوب و شگون بد هر دو اطلاق می شود. چنان که فال نیک و فال فیروز و فال سعد و فال فرخ در مقابل فال بد و فال شوم و فال زشت و فال نامبارک به کار می رود. از جهت کلی قال عبارت است از آن که سرنوشت انسان را یا واقعهای را که روی دادنی است، از روی نشانه هایی که آن ها را از امور غیبی می شمارند پیش بینی و پیش گویی کنند. در هر حال نزد عرب، فال نشانه ای است که تأویل آن با خواست و کام انسان موافق باشد و آن چه خلاف آن باشد، طیره گفته می شود. درواقع این فالی را که از نام و رنگ و آواز مرغان زده می زده اند - خواه خوب و خواه بد - زجر و عیافه می نامیده اند، اما فال بد را طیره می خوانده اند.» (زرین کوب، یادداشت ها و اندیشه ها، مقالهٔ فال و استخاره، صعی ۸ ۲۱۳ - ۲۷۳)

اگر به جملات اصلی هر بند توجه کنیم، درمی یابیم که در بند اول از انواع فال و علت روی آوردن مردم به آن گفته می شود و در بند دوم از کلمهٔ فال در نزد اعراب. پس از کشف این قضیه، از خود می پرسیم: «هر بند چه چیزی را می خواهد به ما بگوید؟» و با زبان خود، آن چه از موضوع فهمیدهایم را یادداشت می کنیم.

خلاصهٔ نمونه: «انواع فال شامل: کفبینی، شانهبینی، جگربینی، ماسهبندی و تعبیر خواب از بقایای آبین شَمْنان است. از قدیم مردم در هنگام گرفتاری و درماندگی به سراغ کسانی میرفتند که فکر می گردند از اسرار غیب آگاهاند تا از سرنوشتشان مطلع شوند. قال کلمهای عربی و معادل شگونِ فارسی است و انواع نیک و بد دارد. فال گرفتن یعنی سرنوشت خوب یا بد را از طریق نشانههایی غیبی حدس زدن. «فال» را موافق و «طیره» را مخالف میل انسان میدانستند. فالی را هم که از آواز پرندگان میزدند، زجر و عیافه میگفتند.»



### جستاری در متن

خلاصهنویسی تمرینی برای آموختن سادهنویسی و ایجاز است. ایجاز یعنی کوتاه گفتن و سخن کوتاه کردن. به عبارت دیگر، بیان مقصود در کوتاه ترین لفظ و کمترین عبارت. ایجاز در خلاصهنویسی کاربردی فراوان دارد و بهره گیری از آن در خلاصهنویسی به روش آزاد پیشنهاد می شود.

معلّم می تواند در جهت تقویت این مهارت، نمونههایی از ایجاز و کوتاهنویسی را در شعر و ادب فارسی، به هنگام تدریس بیان کند. برخی از این نمونهها عبار تند از:

- در شاهنامه، از زبان «ایرج» و خطاب به «تور» چنین آمده است: «جهان خواستی، یافتی، خون مریز».
   در این مصراع، سه جملهٔ کامل، در قالب پنج واژه، بیان شده است.
- سعدی نیز در قرن هفتم، با روی آوردن به ایجاز، ادب فارسی را به خلاصه گویی سوق داد. حکایتهای
   کوتاه گلستان سعدی، نمونه های کمنظیری از ایجاز در نثر است.
- نمونهای دیگر از ایجاز در نثر از تاریخ جهانگشا، در توصیف وحشی گری مغولان از زبان یکی از اهالی
   بخارا: «حال بخارا از او پرسیدند. گفت: آمدند و کندند و سوختند و کشتند و بردند و رفتند!»
- نمونههای زیبای ایجاز و خلاصهنویسی در ادبیّات عرفانی نیز بسیار است. معلّم می تواند دانش آموزان را به نمونههای این حکایات که در بخش «گنج حکمت» کتاب فارسی گنجانده شده است، ارجاع دهد.



# حکایت نگاری:

یکی از اهداف «حکایتنگاری» تقویت توانایی نوشتن از راه بازنویسی است.

گسترش معانی و مفاهیم موجود در حکایات با حفظ پیکرهٔ اصلی متن، از مراحل مهم این شیوهٔ نوشتار است.

در دههٔ سیِ شمسی، بازنویسیهایی از متون کهن فارسی برای کودکان و نوجوانان صورت گرفت. آثار «زهرا کیا،
مهدی آذریزدی، احسان یارشاطر» و آغازی بر بازنویسی متون کهن بود؛ آثاری که الگوی این شیوه نزد
آیندگان شد. با بررسی این آثار می توان با شیوههای گوناگون بازنویسی آشنا شد. معلم می تواند با معرفی این
آثار، ضمن آموزش اصول بازنویسی به دانش آموزان، آنان را با ادبیات، تاریخ و فرهنگ ایرانی و اسلامی آشناتر
سازد.

#### درس سيردهم

## كبوتر طوقدار ١٥٩

آوردهاند که در ناحیت کشمیر مُتَصَیَّدی ۱۶۰خوش و مَرغزاری نَزه ۱۶۱بود که از عکس ریاحین او، پرِ زاغ چون دُم طاووس نمودی و در پیش جمال او دُم طاووس به پر زاغ مانستی. ۱۶۲

و لیک از دود او بر جانش داغی ۱۶۲

در فشان ۱۶۳ لاله در وی، چون چراغی

چو بر شاخ زمرد ، جـام باده ۱۶۵

شقایق بـــر یکی یـای ایستاده

و در وی شکاری بسیار و اختلاف صیادان آن جا متواتر. ۱۶۴ زاغی در حوالی آن بر درختی بزرگِ گَشُن ۱۶۳ داشت. نشسته بود و چپ و راست می نگریست. ناگاه صیّادی بدحال ۱۶۸ خَشِن جامه، جالی ۱۶۹ بر گردن و عصایی

ای گل تو دوش داغ صبوحی کشیده ای ما آن شقایقیم که با داغ زاده ایم»

(انزابی نژاد۱۳۷۵، ۲۶۳)

۱۶۵. قلمرو فکری شقایق بر روی ساقهٔ خود چنان می نمود که گویی جام بادهٔ سرخ رنگ بر روی شاخهٔ سبز قرار گرفته است. قلمرو ادبی، تشبیه مرکب، شقایق بر یکی پای ایستاده (مشبه) و ...

۱۵۹. نقل از کلیله و دمنه، تصحیح و توضیح مجتبی مینوی، ۱۵۸ (باب الحمامة و المُطوَّقة و <mark>...).در</mark> ضمن این درس پیش از این درس پانزدهم ادبیات فارسی ۳ شاخهٔ نظری بوده است. در شرح و توضیح عبارات از حواشی استاد مینوی بهره بردهایم.

<sup>.</sup> المرو زبانی: متصید: شکار گاه: اسم مکان.

<sup>&</sup>lt;sup>۱۶۱</sup>. <mark>قلمرو زبانی:</mark> نَزِه: با صفا. قلمرو فکری: حکایت کردهاند که در ناحیهٔ کشمیر شکار گاهی خوش و چمتزاری باصفا وجود داشت که از تابش و انعکاس آن، پر سیاه کلاغ همانند دم طاووس زیبا به نظر می رسید و در مقابل زیبایی آن، دم طاووس به پر سیاه و زشت کلاغ شباهت داشت. قلمرو ادیی: اغراق دارد .

۱۶۲. قلمرو زبانی: نمودی و مانستی: ماضی استمراری.

۱۶۳. قلمرو زبانی: در قشان: به ضم و فتح دال، در خشان. در فش (به ضم و فتح دال) فروغ، نور و روشنایی.

<sup>&</sup>lt;sup>154</sup>. فلمرو فكرى:«آلاله هاى وحشى سرخ، مانند چراغ روشن بود اما [در برابر زيبايى آن مرغزار]و از حسد و حسرت آن، دلش مى سوخت و دود سوختن دلش، چون داغى بر سينه اش نمايان بود. سياهى وسط شقايق و لاله، با تعبير «داغ» در شعر فارسى كاربرد فراوان دارد؛ فلمرو ادبى:تشبيه؛ لاله به چراغ/ حسن تعليل: علت سياهى درون لله دود كردن چراغ دانسته./داغ فارسى كاربرد غراوان دارد؛ احماتم ۲-داغ و سياهى/ لاله ايهام تناسب دارد با چراغ؛۱- گل لاله ۲-چراغدان/ حافظ گفته:

<sup>15</sup>F. فلمرو زبانی: اختلاف: رفت و آمد. صیدادن یی در پی آنجا رفت و آمد می کردند.

۱۶۷. قلمرو زیانی گشن یا گشن: دارای شاخه ها و برگ های بسیار و انبوه (لغت فرس، چاپ عباس اقبال ص ۳۸۴ تا ۳۸۵)

۱۶۸ قلمرو زبانی:بدحال:در این جا: بی اندام، درشت هیکل و بدلباس. (انزابی نژاد)

۱۶۹. قلمرو زبانی: جال: دام است که از ریسمان بافند به شکل توری از برای گرفتن مرغ و ماهی. (مینوی)

در دست، روی بدان درخت نهاد. بترسید و با خود گفت: این مرد را کاری افتاد ۱۲۰ که می آید و نتوان دانست که قصد من دارد یا از آن کس دیگر. من باری جای نگه دارم ۱۲۱ و می نگرم تا چه کند.

صیّاد پیش آمد و جال باز کشید و حبّه بینداخت ۱۷۰ و در کمین بنشست. ساعتی بود؛ قومی کبوتران برسیدند و سرِ ایشان کبوتری بود که اورا مُطَوِّقه ۱۷۰ گفتندی و در طاعت و مطاوعت ۱۷۱ او روزگار گذاشتندی. چندان که بدیدند، غافل وار فرود آمدند و جمله در دام افتادند و صیاد شادمان گشت و گرازان به تک ایستاد ۱۵۰ تا ایشان را در ضبط آرد، و کبوتران اضطرابی می کردند و هریک خود را می کوشید، مطوّقه گفت: جای مجادله نیست، چنان باید که همگنان، استخلاص یاران را مهم تر از تخلّص خود شناسند ۱۷۰ و حالی، صواب آن باشد که جمله به طریق تعاون قوّتی کنید تا دام از جای برگیریم که رهایش ما در آن است. کبوتران فرمان وی بکردند و دام برکندند و سرِ خویش گرفت ۱۷۲ و صیاد در پی ایشان ایستاد ۱۸۰۰، بر آن امید که آخر درمانند و بیفتند. و زاغ با خود اندیشید که بر اثر ایشان بروم و معلوم گردانم که فرجام کار ایشان چه باشد که من از مِثْلِ این واقعه ایمِن نتوانم بود و از تجارب برای دفع حوادث، سلاح ها توان ساخت. ۱۷۱

۱۷۰. قلمرو زبانی: را: حرف اضافه:

۱۷۱. قلمرو زبانی:«جای نگه داشتن: به جای خود ماندن ، و مجازاً به معنی زیاده تندی نکردن و تحمل داشتن و درنگ کردن.» ۱۷۲. دانه باشید.

۱۷۲. قلمرو زبانی:مطوقه: طوق دار. کبوتر طَوْقی، دارای گردنبند. فاخته و قمری را هم از مطوّقه ها گفته اند. قلمرو فکری: ... رئیس آنان کبوتری بود که او را مُطّوقه می گفتند

۱۷۴. قلمرو زبانی:مطاوعت: کسی را فرمان بُردار بودن. فرمان برداری کردن./گذاشتندی: ماضی استمراری

۱۷۵ قلمرو فکری: گرازان به تک ایستاد: خرامان و از سر تبختر شروع کرد به دویدن به سوی دام. ایستادن در اینجا: آغاز کردن و مبادرت ورزیدن. (انزایی نژاد ۲۶۴)

<sup>&</sup>lt;sup>۱۷۶</sup>، قلمرو زبانی: همگنان: جمع همه است و جمع این کلمه در کتب و اشعار قدیم جز بدین صورت نیامده است؛ همگنان معنایی غیر ازاین ندارد. «چون بخواند همگنان خیره ماندند.» (کلیله و دمنه، مینوی، ص۳۵)و این درست است چنان چه در ترجمه ی «جمیعاً» از آیه ی ۷۰، سوره ی ۴، همگنان را آورده است: «ای شما که بگرویدگانید، فراگیرید پرهیز شما [درجنگ] بیرون شوید گروه گروه، یا بیرون شوید همگنان.» قلمرو فکری: باید به گونهای عمل کنید که همگان رها کردن یاران را مهمتر از خلاصی خود بدانند.

۱۷۷. قلمرو زبانی: گرفت به جای گرفتند. حذف به قرینهٔ لفظی. از ویژگی های زبانی سبکی است.

۱۷۸. قلمرو زبانی: ایستادن: در اینجا تقریباً به معنی مبادرت ورزیدن، اقدام کردن/ در مجمل التواریخ و القصص آمده: بنی اسرائیل همه اندر معاصی کردن ایستادند و بتی را همی پرستیدن...» (انزایی نژاد۲۶۴)

<sup>&</sup>lt;sup>۷۹</sup>. قلمرو فکری، پیام اصلی متن را باید در قالب این عبارت ها جست و همچنین است: « همگنان، استخلاص یاران را مهم تر از تخلّص خود شناسند».و از تجربهها برای خود در مقابل حوادث می توان سِلاح ها درست کرد.

و مطوقه چون بدید که صیاد در قفای ایشان است، یاران را گفت: این ستیزه روی ۱۸۰ در کار ما به جد است و تا از چشم او ناپیدا نشویم دل از ما برنگیرد. ۱۸۱ طریق آن است که سوی آبادانی ها و درختستان ها رویم تا نظر او از ما منقطع گردد، نومید و خایب بازگردد که در این نزدیکی موشی است از دوستان من، اورا بگویم تا این بندها ببرد. کبوتران اشارت اورا امام ساختند و راه بتافتند ۱۸۲ و صیاد بازگشت.

مطوّقه به مسکن موش رسید. کبوتران را فرمود که: فرود آیید. فرمان او نگاه داشتند و جمله بنشستند. و آن موش را زِبرا نام بود، با ذهای تمام و خِرد بسیار، گرم و سرد روزگار دیده و خیر و شرّ احوال مشاهدت کرده. و در آن مواضع از جهت گریزگاه روز حادثه صد سوراخ ساخته و هریک را در دیگری راه گشاده ۱۸۳ و تیمار آن فراخور حکمت و بر خسّب مصلحت بداشته. مطوّقه آواز داد که: بیرون آی. زبرا پرسید که: کیست؟نام بگفت؛ بشناخت و به تعجیل بیرون آمد.

چون اورا در بند بلا بسته دید، زهٔ آب ۱۸۱ دیدگان بگشاد و بر رخسار جوی ها براند و گفت: ای دوست عزیز و رفیق موافق، تورا در این رئج که افکند؟ جواب داد که : مرا قضای آسمانی در این ورطه کشید. ۱۸۵ موش این بشنود و زود در بریدن بندها ایستاد که مطوّقه بدان بسته بود. گفت: نخست از آن یاران گشای. موش بدین سخن التفات ننمود. گفت ای دوست، ابتدا از بریدن بند اصحاب اولی تر. گفت: این حدیث را مکرر می کنی؛ مگر تورا به نفس خویش حاجت نمی باشد و آن را بر خود حقّی نمی شناسی؟ گفت: مرا بدین ملامت نباید کرد که من ریاست این کبوتران تکفّل کرده ام و ایشان را از آن روی بر من حقّی واجب شده است و چون ایشان حقوق مرا به طاعت و مناصحت بگزاردند و به معونت و مُظاهرت ۱۸۰۰ ایشان از دست صیاد بجستم، مرا نیز از عهدهٔ

۱۸۰ قلمرو زبانی: ستیزه روی: لجوج، گستاخ، پُررو، کینه توز.

۱۸۱. قلمرو ادبی و فکری کنایه از دست از سر ما بر نخواهد داشت.

۱۸۲ راه بتافتند: راه خودرا کج کردند. راه خودرا تغییر دادند.

۱۸۳ قلمرو فکری:در آن جایها برای فرار خود در روز حوادث صد سوراخ و لانه ساخته بود و هر یک را در دیگری راه داده و مناسب دانش و مطابق مصلحت از آنها مواظبت می نمود،

۱۸۴ قلمرو زبانی: زه آب: «در لغت فرس (چاپ اقبال ص ۲۴) گوید: آبی بود که از سنگی یا از زمینی همی زاید به طبع خویش از اندک و بسیار، بوشکور بلخی گوید: سوی رود با کاروانی گشن / ژه آبی بدوی اندرون سهمگن. اینجا چشمهٔ چشم را ژه آب خوانده است.» (مینوی) «زهاب، چشمه، جوی، ظاهراً این کلمهٔ «زه» یا «زاییدن» هم ریشه است. (انزایی نژاد ۲۶۴) قلمرو ادبی: بند بلا: اضافهٔ تشبیهی/ زه آب دیده؛ اضافهٔ تشبیهی/ بر رخسار جوی ها ...: اغراق است.

۱۸۵. قلمرو فکری: تقدیر آسمانی مرا در این گرداب افکند.

<sup>&</sup>lt;sup>۱۸۶</sup> قلمرو زبانی:معونت: یاری، / مُظاهرت: یاری رساندن، پشتیبانی کردن. چون آنها حق مرا با طاعت و پند و اندرز پذیری به جا آوردند و با پشتگرمی آنان از دست صیاد نجات یافتم... ،

لوازم ریاست بیرون باید آمد و مواجب سیادت را به ادا رسانید ۱۸۷. و می ترسم که اگر از گشادن عقدههای من آغاز کنی، ملول شوی و بعضی از ایشان در بند بمانند و چون من بسته باشم اگرچه ملالت به کمال رسیده باشد - اهمالِ جانب من جایز نشمری و از ضمیر بدان رخصت نیابی ۱۸۸ و نیز در هنگام بلا شرکت بوده است، در وقت فَراغ موافقت اولی تر، و الا طاعنان مجال وقیعت ۱۸۱ یابند.

موش گفت: عادت اهل مَكرُمت این است و عقیدت ارباب مودّت بدین خصلت پسندیده و سیرت ستوده در مُوالات تو صافی تر گردد ۱۱۰ و ثِقَتِ ۱۱۱ دوستان به كَرَم عهد ۱۱۰ تو بیفزاید، و آنگاه به جدّ و رغبت، بندهای ایشان تمام ببرید و مطوّقه و یارانش، مُطلق ۱۱۳ و ایمن بازگشتند.

کلیله و دمنه: ترجمهٔ ابوالمعالی نصرالله منشی

### آگاهیهای فرامتنی

«داستان های بیدپای» ترجمهٔ دیگری از «کلیله و دمنهٔ» عبدالله بن مقفع (روزبه پور دادویه) است که آن را محمد بن عبدالله البخاری ترجمه کرده است. تفاوت این ترجمه با ترجمهٔ نصرالله منشی در آن است که وی بر اصل کتاب هیچ نیفزوده است و حال اینکه نصرالله منشی تنها کار ترجمه نکرده و بلکه دست به کار تألیف هم ژده است. بماند تفاوت های دیگرش. برای درک این نکته هم می توانید به ترجمهٔ همین داستان از بیدپای هم نگاه کنید و آن دو را با هم مقایسه کنید. (ن. ک ص۱۵۳، داستان کبوتر حمایلی و زاغ و موش و سنگ پشت و آهو)

۱۸۷. قلمرو زبانی: به ادا رسانید: به قرینهٔ «بیرون باید آمد» ، به ادا باید رسانید؛ و رسانید هم مصدر مرخّم است.

۱۸۸ فلمرو فکری: می ترسم اگر اول گردهای مرا باز کنی خسته شوی و بعضی از آنان گرفتار بمانند تا من بسته باشم، هر چند که خسته شده باشی هم سستی در حق مرا صحیح نمیدانی و دلت به آن راضی نمی شود.

۱۸۹ قلمرو زبانی؛ وقیعت: سرزنش، غیبت کردن، ملامت و عیب جویی. قلمرو فکری،در وقت آسایش همراهی بهتر است وگرنه سرزنش کنندگان فرصت بدگویی بیدا می کنند.

۱۹۰۰ قلمرو زبانی:اهل مکرمت: جوان مردان. /موالات: دوستی و پیوستگی./ قلمرو فکری: و باور دوستداران، با این خلق و خوی پسندیدهای که تو داری، در دوستی با تو صاف تر و خالص تر می شود.

۱۹۱. قلمرو زبانی: نقت: اعتماد / قلمرو فکری: اعتماد دوستان به بزرگواری و بیمان داری تو بیشتر می شود.

۱۹۲. کرم عهد: اصطلاحی است نز دیک به معنی «وفاداری و خوش خدمتی».

۱۹۲ قلمرو زبانی: مطلق: رها / قلمرو فکری: آن وقت با جدّیت و میل فراوان بند آنها را باز کرد و مُطّوقه و دوستانش رها و آسوده برگشتند.

# کارگاه درس پژوهی

# فرايند واجي ادغام

هرگاه دو واج یکسان یا نزدیک به هم در کنار هم بنشینند و یکی از آنها کاسته شود یا به واج کناریاش تبدیل شود « ادغام » گفته می شود. این کار به دلیل یکسانی یا نزدیکی دو واج اتفاق افتاده است .

ييتّر شبپره پشرته زودتر پوتر

### گنج حکمت

### مهمان ناخوانده

آوردهاند که وقتی مردی به مهمانی «سلیمان دارانی» رفت. سلیمان آنچه داشت از نان خشک و نمک در پیش او نهاد و بر سبیل اعتذار این بر زبان راند: ۱۹۴

گفتم که چو ناگه آمدی، عیب مگیر چشم تر و نان خشک و روی تازه

مهمان چون نان بدید، گفت: «کاشکی با این نان، پارهای پنیر بودی.» سلیمان برخاست و به بازار رفت و ردا به گرو کرد و پثیر خرید و به پیش مهمان آورد.

مهمان چون نان بخورد، گفت: «الحمد لِله که خداوند،عزّ و جلّ، ما را بر آنچه قسمت کرده است، قناعت داده است و خرسند گردانیده.» سلیمان گفت: «اگر به دادهٔ خدا قانع بودی و خرسند نمودی، ردای من به بازار به گرو نرفتی!»

جوامع الحكايات و لوامع الروايات، محمد عوفي

#### تحليل متن

گذشته از سودمندی های بسیارش و درون مایهٔ طنزش، دو موضوع را به چالش می کشد: یکی «قناعت» و دیگری «دستاویز ساختن قناعت» یعنی شیادی و فریبکاری. سلیمان دارانی، چهرهٔ قناعت پیشگی واقعی است و مهمان، چهرهٔ شیادی که ادای قانع بودن را درمی آورد تا بفریبد. حکایت با جملهٔ قصار طنز آمیزی به نتیجه نشسته که حکم مثل یافته است، و این خود به جنبهٔ هنری و ماندگاری آن می افزاید.

### درس چهاردهم

خوان عدل ۱۹۵

شرق از آنِ خداست

غرب از آن خداست

و سرزمین های شمال و جنوب نیز

آسوده در دستان خداست

100

اوست که عادل مطلق است

و خوان عدل خود را بر همگان گسترده ۱۹۷

باشد که از میان اسماء صدگانه اش ۱۹۸

اورا به همین نام بستاییم،

أمين

900

اگر فکر و حواسم این جهانی است،

بهره ای والاتر از بهر من نیست

روح را خاک نتواند مبدّل به غبارش سازد،

زیرا هر دم به تلاش است تا که فرا رود.

800

۱۹۵۰ این قطعه شعر در «دیوان شرقی گوته» با عنوان «طلسم» آمده است و شاعر در آن متأثر از سعدی و به ویژه دیباجهٔ گلستان وی است و بسیاری از عبارت های آن گویی ترجمه ای از عبارت های گلستان است.

١١٠. قلمرو ادبى، و لِلَّهِ المَشْرِقُ و المَغرِبُ فَآيْنَما تُولُوا فَنَمُّ وَجهُ اللهِ... (بقره: ١١٥)/شرق،غرب،شمال،جنوب،مجازاً همه عالم

۱۹۷ قلمرو ادبی: «باران رحمت بی حسابش همه را رسیده و خوان نعمت بی دریغش همه جا کشیده. پردهٔ ناموس بندگان به گناه فاحش ندرد و وظیفهٔ روزی به خطای منکر نبرد.»

۱۹۸. در فرهنگ اسلامی، اسماء الحسنی ۹۹ تاست.

هر نفسی را دو نعمت است:
دم فرو دادن و برآمدنش؛
آن یکی مُمدَ حیات است،
این یکی مفرّح ذات؛ ۱۹۹
و چنین زیبا، زندگی در هم تنیده است
و ثو، شکر خدا کن به هنگام رنج
و شکر او کن، به وقت رستن از رنج.

""
تو در کلبه و در خیمهٔ خود باز بمان
بگذار که سرخوش و سرمست به دوردست ها روم،
بگذار که سرخوش و سرمست به دوردست ها روم،

او اختران را در آسمان نهاده تا به بر و بحر نشانمان باشند تا نگه به فرازها دوزیم تا از این ره لذّت اندوزیم.

دیوان غربی-شرقی، یوهان ولفگانگ گوته ترجمه کوروش صفوی

۱۹۹. فلمرو ادبی:هر نفسی که فرومی رود ممد حیات است و چون برمی آید مفرح ذات؛ پس در هر نفسی دو نعمت موجود است و بر هر نعمتی شکری واجب.» (گلستان، دیباچه)

## كنج حكمت

#### تجستم عشق

آنگاه برزیگری گفت: با ما از «کار» سخن بگو،

و او در پاسخ گفت:

من به شما می گویم که زندگی، به راستی تاریکی است؛ مگر آنکه شوقی باشد،

و شوق همیشه کور است؛ مگر آنکه دانشی باشد، ۲۰۰

و دانش همیشه بیهوده است؛ مگر آنکه کاری باشد،

و کار همیشه تهی است؛ مگر آنکه مهری باشد.

شما را اگر توان نباشد که کار خود به عشق درآمیزید، و پیوسته بار وظیفه ای را را بی رغبت به دوش کشید،

زنهار، دست از کار بشویید؛

زیرا آن که با بیمیلی، خمیری در تنور نهد، نان تلخی واستاندکه انسان را تنها نیمه سیر کند.

كار، تجسم عشق است!

پیامبر و دیوانه، جبران خلیل جبران ترجمهٔ نجف دریابندری

#### تحليل متن

حیات بی نیروی تحرک و کار مفید، تهی است. تعریفی قرآنی است از انسان که می فرماید: «لیس لِلإنسان الّا ما سعی». تمام ادیان آسمانی نیز همین تعریف را از انسان دارند. اما زیبایی هنر جبران خلیل چبران در فرمولی است که برای «کار» ارائه می کند: کار = عشق + دانش.

و این فرمول، یک الگوی اقتصادی نیز می تواند باشد؛ می گویند آنچه ژاپن را به این درجه از توسعه رسانده است، نوع نگاهی است که به «کار» دارند؛ آنها کار را هنر می دانند نه فقط یک تکلیف که بر گردهٔ انسان سنگینی می کند.

آ. قلمرو فکری: شوق و علاقه به تنهایی کافی نیست، آگاهی و دانش هم باید باشد؛ یعنی دانش را را باید پشتوانهای برای اشتیاق خود قرار دهیم تا آن اشتیاق بتواند مؤثر باشد.

### نيايش

#### الهي

الهي، دلي ده که در کار تو جان بازيم و جاني ده که کار آن جهان سازيم.

الهي، دانايي ده که از راه نيفتيم، بينايي ده تا در چاه نيفتيم.

الهي، همهٔ شادي ها بي ياد تو غرور است، و همهٔ غم ها با ياد تو تو سرور است.

الهی، در دل های ما جز تخم محبت مکار و بر جان های ما جز باران رحمت مبار.

الهى، طاعت من به توفيق تو، خدمت من به هدايت تو، توبه من به رعايت تو، شكر من به إنعام تو، ذكر من به العام تو، ذكر من به الهام تو، همه تويى، من كه ام؟ اگر فضل تو نباشد، من چه ام؟

الهی، گنج فضل، تو داری، بی نظیر و بی یاری، سِزد که جفاهای ما درگذاری

مناجات نامه، خواجه عبدالله انصارى